
UNIVERSIDAD AUTÓNOMA DE SAN LUIS POTOSÍ 
FACULTAD DE CIENCIAS SOCIALES Y HUMANIDADES 

 
"La quinta huapanguera en el son huasteco y el 
huapango arribeño: el rol de este instrumento 
musical en dos expresiones tradicionales" 

 
TESIS 

PARA OBTENER EL GRADO DE 

 
MAESTRA EN 

ESTUDIOS LATINOAMERICANOS EN TERRITORIO, SOCIEDAD 

Y CULTURA 

 

 
Presenta: 

Lic. Belinda Bencomo Naranjo 

 
Comité tutelar: 

 

 
Director: Dr. Ramón Alejandro Montoya 

Asesor: Dr. Leonardo Márquez Mireles 

Asesor: Dr. Pablo Alejandro Suárez Marrero 



DEDICATORIA 
 
 

 
A cada una de las personas que me ayudaron y participaron de esta 

tesis, en especial a la memoria del laudero Daniel Guzmán. A 

huapangueros, profesores y amigos que hicieron posible que pudiera 

realizar una investigación sobre el maravilloso universo del huapango 

como parte del patrimonio musical de México. 



AGRADECIMIENTOS 
 
 

 
Primeramente gracias a DIOS por la bendición que me dio de estar en México, en 

San Luis Potosí, para comenzar una nueva etapa de mi vida. 

Al PELTSC, por seleccionarme para cursar esta hermosa Maestría y a todo el claustro 

de doctores con los cuales he aprendido una nueva visión sobre el territorio, la 

sociedad y la cultura. Especialmente agradezco al Dr. Alejandro Montoya por su 

disposición inmediata para dirigir esta tesis y por su pasión por el huapango. También 

agradezco al Dr. Daniel Solís por brindarme todo su arsenal de conocimientos y por 

la humildad con la cual siempre me apoyó, al Dr. José Domingo Padilla por alentarme 

en mi tema de tesis y valorar mi labor científica. Al Dr. Leonardo Márquez por todos 

los recursos que me entregó para poder sentar las bases teóricas y metodológicas de 

la relación entre la música y la Antropología. A las Mtras. Gudelia Cruz y Ángeles Ortiz 

por su cariño y apoyo incondicional con que me recibieron como extranjera. 

Al Dr. Pablo Alejandro Suárez Marrero, mi tutor de tesis de licenciatura, quien me 

envió la convocatoria del PELTSC, por ser ese canal de bendición y ese ángel de luz 

para que hoy estuviera escribiendo esta tesis y por su siempre acertada asesoría en 

la presente investigación. 

A Daniela Santoyo y a Daniel Guzmán por toda la ayuda que me brindaron cuando 

llegué a San Luis Potosí y por mostrarme el universo del huapango. A Gilberto Jasso 

por guiarme en la investigación y llevarme a mi primer viaje de trabajo de campo a la 

Huasteca Potosina. A mi compañera de Maestría Yolanda, por acogerme como una 

hermana mayor y ayudarme en todo lo que necesité en el ámbito académico y 

personal. 

A cada uno de los huapangueros y sus familias que me acogieron en sus casas con 

tanta hospitalidad y afecto. A Valente y al grupo que encabeza los Domingos de 

Huapango en Xilitla, a Don Secundino Camacho y su esposa Julia por recibirme en 

Querétaro como casi una hija. En la capital de San Luis agradezco mucho al Mtro. 

Gerardo Orta por toda la información que me proporcionó y su apoyo en la gestión 

para hacer mi trabajo de campo en San Ciro de Acosta, a Yeshua Pérez, Luis 

Guillermo, Ezequiel Olvera y al Mtro. Jorge Morenos quien puso en mis manos por 



primera vez una quinta huapanguera y me brindó parte de la teoría y la práctica que 

necesitaba sobre este instrumento musical. 

A mi mamá y mi familia de la fe que encontré aquí en San Luis por apoyarme siempre 

incondicionalmente. Y, por último, gracias México. 



                                                          RESUMEN 
 
 
 

 
La quinta huapanguera es el instrumento principal del son huasteco y el huapango 

arribeño. Estas dos expresiones musicales se recrean en la región Huasteca, la Zona 

Media de San Luis Potosí, la Sierra Gorda y en la capital de San Luis Potosí. En cada 

una de estas expresiones tradicionales, la quinta huapanguera cumple un rol basado 

en sus significados, símbolos, usos y funciones sociomusicales. Dicho rol se analizó 

a través de la Etnorganología, rama de la Etnomusicología sobre la que se llevó a 

cabo una propuesta teórica metodológica que cubriese sus vacíos ontológicos y 

epistemológicos. Para lograr este objetivo, fue necesario identificar las principales 

características del son huasteco y del huapango arribeño, sus semejanzas y 

diferencias para de esta manera comparar el rol de la quinta huapanguera en ambas 

expresiones. Además, como parte de la propuesta teórica metodológica de la 

Etnorganología, se realizó una compilación documental de este instrumento musical. 

Este estudio, al combinar el método comparativo entre géneros musicales y el 

instrumento sonoro que los acompaña, juntamente con la implementación de la 

Etnorganología, contribuye al análisis y sistematización de los instrumentos musicales 

desde perspectivas antropológicas. De esta manera, la investigación coadyuva a 

fomentar la relación entre la música y la sociedad, donde el territorio y la cultura 

devienen constructos fundamentales para la comprensión de estos fenómenos. 

Palabras clave: quinta huapanguera, son huasteco, huapango arribeño, 

Etnorganología 



                                                        SUMMARY 
 
 
 

 
The quinta huapanguera is the main instrument of the son huasteco and the huapango 

arribeño. These two musical expressions are recreated in the Huasteca region, the 

Middle Zone of San Luis Potosí, the Sierra Gorda and in the capital of San Luis Potosí. 

In each of these traditional expressions, the quinta huapanguera plays a role based 

on its meanings, symbols, uses and sociomusical functions. This role was analyzed 

through Ethnorganology, a branch of Ethnomusicology on which a theoretical 

methodological proposal was carried out to cover its ontological and epistemological 

gaps. To achieve this objective, it was necessary to identify the main characteristics of 

the son huasteco and the huapango arribeño, their similarities and differences in order 

to compare the role of the quinta huapanguera in both expressions. In addition, as part 

of the theoretical methodological proposal of Ethnorganology, a documentary 

compilation of this musical instrument was made. This study, by combining the 

comparative method between musical genres and the sound instrument that 

accompanies them, together with the implementation of Ethnorganology, contributes 

to the analysis and systematization of musical instruments from anthropological 

perspectives. In this way, the research contributes to fostering the relationship 

between music and society, where territory and culture become fundamental 

constructs for understanding these phenomena. 

Keywords: quinta huapanguera, son huasteco, huapango arribeño, Ethnorganology 



Índice 

 
           Página 

Introducción 1 

CAPÍTULO 1. La Etnorganología: una mirada transversal hacia los 18 

instrumentos musicales 

1.1 Fundamentos epistemológicos de la Organología 18 

1.2 Propuesta metodológica para el estudio de la Etnorganología 32 

CAPÍTULO 2. La quinta huapanguera vista desde la Etnorganología 57 

2.1 Caracterización cultural de la Huasteca Potosina, la Zona Media 57 

de San Luis Potosí y la Sierra Gorda 

2.2 Descripción de los municipios del trabajo de campo 74 

2.3 La huapanguera como objeto social. Sus aspectos organológicos 81 

2.3.1 Terminología 81 

2.3.2 Descripción y clasificación 81 

2.3.3 Afinaciones 82 

2.3.4 Materiales utilizados en su construcción 83 

2.3.5 Técnicas constructivas 83 

2.3.6 Historia 85 

2.3.7 La huapanguera en el trío huasteco y conjunto arribeño 91 

2.4 Criterios etnográficos en relación con la quinta huapanguera 92 
 
 
 

 
CAPÍITULO 3. La quinta en el son huasteco y el huapango arribeño 107 

3.1 El son huasteco 107 



 

3.1.1 Génesis y conceptos               107 

3.1.2 Principales características musicales 
  

             110 

3.1.3 Lírica 
 

              112 

3.1.4 Exponentes 
 

              116 

3.2 El huapango arribeño 
  

               117 

3.2.1 Génesis y conceptos 
 

               117 

3.2.2 Principales características musicales 
 

               119 

3.2.3 Lírica 
 

               123 

3.2.4 Exponentes 
 

               126 

3.3 La quinta huapanguera: su rol en el son huasteco 

el huapango arribeño 

y                127 

CAPÍTULO 4. Documentación etnorganológica de la quinta                          137 

huapanguera 

4.1 Documento relativos a su difusión                                                            137 

4.2 Documentos relativos a su gestión                                                                141 

CONCLUSIONES                                                                                                    147 

BIBLIOGRAFÍA                                                                                                         152 

FUENTES DISCOGRÁFICAS Y AUDIOVISUALES                                           165 

ANEXOS 167 
 

 
 
 
 
 
 



1  

INTRODUCCIÓN 

 
El universo de los instrumentos musicales ha constituido temática de interés 

investigativo por parte de la autora a través de los años, motivado por su condición de 

guitarrista y gestora del patrimonio musical. Al llegar a San Luis Potosí, la 

investigadora comenzó a buscar información sobre la música y organología de la 

región, donde le presentaron el huapango y del cual quedó prendada. De esta 

manera, llega a la quinta huapanguera, guitarra principal del son huasteco y el 

huapango arribeño. 

La región Huasteca, que comprende los estados de San Luis Potosí, Veracruz, 

Hidalgo, Puebla, Tamaulipas y una porción de Querétaro, devienen espacios donde 

se desarrolla el son huasteco. El huapango arribeño se recrea en la Zona Media de 

San Luis Potosí y la Sierra Gorda de Querétaro y Guanajuato. En algunas zonas de 

Querétaro, ambas expresiones coexisten y confluyen, como por ejemplo Tolimán, 

Peñamiller y Cadereyta, San Joaquín, Jalpan, Pinal de Amoles. De igual modo sucede 

en los municipios de la Zona Media de San Luis Potosí, donde se desarrolla tanto el 

huapango arribeño como el son huasteco. Sin embargo, un fenómeno que se observó 

fue que los ejecutantes de son huasteco no interpretan arribeño, mientras que los 

cultores de este último sí ejecutan el huasteco. Según los propios portadores, este 

fenómeno se debe a cuestiones sociales, musicales y territoriales. 

Debido a la migración interna, los huapangueros de San Luis Potosí se han movilizado 

hacia la zona centro y capital del estado, por lo que de esta manera los conocimientos 

y saberes musicales llegan a lugares que no son los de procedencia original, 

acercando así al huapango a espacios urbanos y citadinos. De esta manera, ‘‘son 

portadores de una cultura musical que, aún sin pesar en las maletas, tiene la gracia 



2  

de fundamentar múltiples aspectos de sus modos de vida o de sus sueños en el 

deambular por regiones, fronteras, o por el insondable camino de sus vidas que deja 

huella en la historia, unas veces como melodía y otras como susurro’’ (Olmos, 2012, 

p.3). 

Dentro de los estudios organológicos existen varios constructos y enfoques 

epistemológicos para abordarlos. La Etnorganología es una rama de la 

Etnomusicología que presenta vacíos teóricos y de la cual no se conoce metodología 

alguna, por lo que carece de sistematización epistémica al respecto. Por esta razón, 

esta investigación aportó herramientas teórico-metodológicas para cubrir las 

ausencias ontológicas que presenta y así contribuir a su sistematización. Bajo las 

pautas propuestas para una Etnorganología en México, se diseñó el estudio del rol de 

la quinta huapanguera, basado en sus significados, símbolos, usos y funciones 

sociomusicales en el son huasteco y el huapango arribeño a través de un análisis 

comparativo. 

De esta manera, se plantean las siguientes problemáticas y objetivos de investigación: 

. ¿Cuáles son los presupuestos teórico-metodológicos de la Etnorganología? 

 
. ¿Cuáles son las semejanzas y diferencias entre el son huasteco y el huapango arribeño? 

. ¿Cómo analizar el rol de la quinta huapanguera en ambas expresiones 

tradicionales? 

Como objetivo general, este trabajo pretendió comparar el rol de la quinta 

huapanguera en el son huasteco y el huapango arribeño. 



3  

Por su parte, entre los objetivos particulares del estudio se encuentran: 

 
1) Diseñar una metodología para el estudio de la Etnorganología 

 
2) Caracterizar la quinta huapanguera desde una dimensión etnorganológica 

 
3) Analizar el rol de la quinta huapanguera en el son huasteco y el huapango 

arribeño 

4) Compilar documentación de la quinta huapanguera como parte de la 

propuesta metodológica de la Etnorganología 

 
 

La hipótesis de investigación planteada es que la Etnorganología contribuye al 

estudio, análisis y sistematización de los instrumentos musicales desde perspectivas 

antropológicas e históricas. Las pautas teórico-metodológicas de esta disciplina 

regirán el rol de la quinta huapanguera en el son huasteco y el huapango arribeño, 

marcado por sus diferencias y semejanzas. 

Esta investigación asumirá el paradigma cualitativo para recolectar información y 

analizar los datos que se obtendrán sobre la quinta huapanguera, el son huasteco y 

el huapango arribeño. Las perspectivas de los cultores, expertos y especialistas 

permitirán la comprensión y profundización de estos fenómenos y procesos; al analizar 

sus percepciones e interpretaciones sobre el objeto de estudio. En el campo de la 

investigación cualitativa de la cultura y el arte, se construyen a nivel teórico modelos 

descriptivos, funcionales y de explicación causal; de lo que los sujetos sociales 

(huapangueros) realizan en sus prácticas culturales (sones). 

El método histórico-lógico permitirá analizar el desarrollo de la huapanguera a partir 

de su sucesión en el tiempo, al seguir una secuencia lógica en medio de su contexto 

sociocultural. De igual modo, se realizará un análisis del devenir del son huasteco y el 

huapango arribeño a través de la historia, así como de las regiones en las cuales se 



4  

han gestado. El método comparativo se aplicará para identificar las diferencias y 

semejanzas del son huasteco y el huapango arribeño en la música, la lírica, repertorio 

y contexto regional. Asimismo, se utilizará dicho método para conocer el rol de la 

quinta huapanguera en cada una de las expresiones musicales, marcado por 

elementos comunes y diferentes. 

Para diseñar la propuesta teórica-metodológica de la Etnoganología se consultaron 

fuentes bibliográficas que abordan aspectos y discursos musicológicos desde el 

estudio de los instrumentos musicales en todas sus dimensiones. Libros, artículos, 

tesis y otras investigaciones sobre Organología y Antropología fungieron como pilares 

para construir un discurso ontológico sobre esta disciplina. Para aplicar esta propuesta 

de la Etnorganología y el rol de la quinta huapanguera en el son huasteco y el 

huapango arribeño, fue necesario realizar trabajo de campo en la Huasteca Potosina 

(Xilitla), la Zona Media de San Luis Potosí (San Ciro de Acosta), semidesierto de 

Querétaro (Tolimán) y la Zona Centro de San Luis Potosí en los meses de septiembre 

del año 2023 a noviembre de 2024. 

La observación participante permitió comprobar y analizar sus diferentes usos y 

funciones en manos de los propios ejecutantes, así como las características de cada 

expresión musical. Las entrevistas constituyen soportes básicos para la 

sistematización y formalización del conocimiento obtenido a partir de la observación 

participante. A ejecutantes de la huapanguera en ambas expresiones tradicionales y a 

lauderos se les aplicaron entrevistas semiestructuradas dirigidas a los usos y 

funciones sociomusicales, significados y símbolos de la huapanguera. De igual 

manera, se aplicaron entrevistas estructuradas para obtener información sobre la 

relación de los sujetos con su instrumento y sobre su vínculo con el contexto 

sociocultural. Dichas entrevistas permitieron llevar a cabo el análisis organológico y 

etnográfico de la quinta huapanguera. 



5  

En Xilitla se realizaron entrevistas a 3 ejecutantes de la huapanguera durante los 

domingos de huapangos llevados a cabo en la plaza central del municipio y a 2 

lauderos. En San Ciro de Acosta, en el marco del Tercer Festival de Huapango 

Arribeño, se llevaron a cabo 2 entrevistas a huapangueros y al historiador del 

municipio Edgardo Govea Padrón. En Tolimán se entrevistó al laudero Luis 

Maximiliano Pérez y al poeta Don Secundino Rivera. El centro de San Luis Potosí fue 

el escenario para las entrevistas realizadas a intérpretes de la quinta huapanguera 

como Yeshua Pérez, Ezequiel Olvera, los maestros Gerardo Orta y Jorge Morenos, 

Eloy Zúñiga y Yuyultzin Pérez (integrantes del trío Tlacuatzin), Luis Guillermo Martínez 

y Natividad Flores. También en el centro de San Luis se entrevistó a los lauderos 

Daniel Guzmán y Ruy Alonso Guerrero.  

Durante los procesos de observación participante y entrevistas, se pudo constatar el 

amor hacia la quinta huapanguera, considerada un refugio y fuente de inspiración para 

muchos de sus cultores. Tanto lauderos como intérpretes se han apropiado del 

instrumento a través de la pasión que les genera, mediante los procesos de tradición 

y continuidad del huapango, al asumir a la quinta y al huapango como parte 

indispensable de sus vidas.  

Las grabaciones y videos musicales fueron fuentes vitales para el tipo de análisis que 

se iba a realizar, pues proporcionan los datos necesarios para establecer las 

comparaciones técnicas y musicológicas. Para la compilación de documentos 

relativos a la gestión y difusión del instrumento, las fotos, carteles, oficios, cartas y 

discos fungieron como fuentes primarias de información. 

 



6  

En el primer capítulo se presenta la propuesta metodológica de la Etnorganología, para 

la cual fue necesario realizar una revisión teórica sobre la Organología y la 

Antropología, con el objetivo de sentar las bases ontológicas y epistemológicas de esta 

disciplina. El segundo capítulo lleva a cabo una caracterización y descripción de los 

espacios donde se realizó el trabajo de campo, así como un análisis organológico y 

etnográfico basado en la Etnorganología. El tercer capítulo aborda la historia, 

características musicales y líricas del son huasteco y el huapango arribeño, además se 

analizó el rol de la quinta huapanguera en ambas expresiones tradicionales. En el 

cuarto y último capítulo se realizó una compilación de los documentos relativos a la 

gestión y difusión de la quinta huapanguera. 

En México, existen varias fuentes bibliográficas que abordan la temática organológica 

desde aspectos musicales, etnográficos, históricos y socioculturales. El Atlas Cultural de 

México (Música) de Juan G. Contreras (1988) constituye un referente iconográfico 

devenido catálogo de los instrumentos musicales mexicanos, donde se encuentra 

representada la quinta huapanguera, pero sin ningún dato sobre ella.  

La mata de los instrumentos musicales huastecos. Texquitote, San Luis Potosí de Víctor 

Hernández Vaca (2017), presenta la tradición de los hacedores de instrumentos musicales 

de cuerdas de la comunidad náhuatl de Texquitote, para exponer e interpretar la 

etnolaudería sagrada y ritual en la Huasteca Potosina. Además, aborda las 

características de la quinta huapanguera, haciendo un análisis constructivo y morfológico 

de este instrumento musical; también describe su historia y función sociomusical. 

Hernández Vaca, como investigador dedicado a los temas de laudería, ha publicado 

artículos como Son huasteco, son de costumbre. Etnolaudería del son a lo humano y a 

lo divino en Texquitote, San Luis Potosí (2012) y De organografía, organología y 

etnolaudería como propuesta para el estudio de los instrumentos musicales tradicionales 

(2020) que constituyen referentes para el estudio de la quinta huapanguera desde su 



7  

construcción. 

De igual manera, la tesis de licenciatura Los Kuachichiketl: Prácticas de elaboración de 

instrumentos cordófonos y desarrollo comunitario en Texquitote Primero, Matlapa, San 

Luis Potosí (2017) de Gilberto Jasso Padrón retrata los procesos de construcción de la 

quinta huapanguera, a través de las técnicas y materiales empleados por los lauderos 

de esta región. Asimismo, la tesis de licenciatura de Pablo Torres Soria titulada Las 

maderas utilizadas para la construcción de instrumentos musicales de cuerda (1982) 

realiza un minucioso análisis sobre la confección de los instrumentos de cuerdas 

pulsadas, como la quinta huapanguera, así como relata en detalle los materiales que 

se utilizan para su construcción. 

El bajo sexto: Símbolo y unificador cultural en la frontera México-Estados Unidos (2016) 

de Luis Díaz Santana y las tesis de licenciatura El rabel en la Huasteca Potosina: un 

modelo etnoarqueológico aplicado en contextos históricos (2010) de Jocelyn Vázquez 

y Un análisis antropológico del mitote Xi’iui (Pame) de Santa María Acapulco, San Luis 

Potosí de Antonio Asunción (2016) son referentes que abordan al instrumento musical 

como símbolos de identidad y en contextos antropológicos. 

En los artículos La música huasteca (2016) y Sones huastecos y altares: rituales y 

etnomusicología nahua de costumbre en el norte de Veracruz México (2021), su autor, 

Román Güemes aborda las características de la quinta huapanguera y del son huasteco 

desde varias dimensiones. 

El Huapango. El son huasteco y sus instrumentos en los siglos XIX y XX de César 

Hernández (2003), es un libro que explora y describe el universo musical de la 

Huasteca, centrando su atención en el huapango. Además, revisa el origen de la quinta 

huapanguera y la jarana huasteca; al comparar sus afinaciones y sus aspectos 

organológicos con la de los instrumentos tradicionales. Compendio de sones huastecos: 

métodos, partituras y canciones (2008), de Mario Guillermo Bernal, describe las 



8  

características musicales del son huasteco en cuanto a la rítmica y la armonía, la 

estructura el canto y versificación, así como los diferentes estilos de son huasteco. 

La tesis de licenciatura El huapango como vehículo de cohesión social e identidad en la 

Huasteca Potosina: el caso de Xilitla de David Hernández (2012) presenta la influencia 

que ha ejercido este género musical en la Huasteca Potosina desde el propio espacio 

geográfico hasta su contexto sociocultural. Otra tesis que aborda el tema en cuestión 

es El huapango: un trozo de la Huasteca esparcido por México a través de notas 

musicales de Alma Castillo (2011), ya que constituye un estudio desde varias 

perspectivas musicales sobre el son huasteco y destaca la relevancia que tiene desde el 

punto de vista patrimonial. 

 Además, las tesis Tradición al ritmo cultural: el huapango en Xilitla de Maricela Barrera 

(2015), Huapangos Huastecos, de lo tradicional a lo académico de Omar Almazán 

(2023) y La transmisión de saberes musicales: el caso del huapango de la Huasteca de 

Margarita Bolaños (2015) describen y explican el fenómeno del huapango desde 

perspectivas técnicas- musicales y antropológicas. 

El Dr. C. Agustín Rodríguez tiene una vasta obra relacionada con el huapango arribeño, 

entre las que se encuentra su tesis de maestría Topada en la Sierra Gorda: los temas 

de la memoria y el destino en los Leones de la Sierra de Xichú (2014); así como la tesis 

doctoral La topada de poetas: estructura, elementos y tradicionalidad en una fiesta ejidal 

(2019). La tesis doctorales Huapango Arribeño, diacronía de la expresión musical-

poética de la Zona Media de San Luis Potosí, la Sierra Gorda de Guanajuato y 

Querétaro de Neftalí Díaz (2014) y Compañeros del Destino: Transborder Social Lives 

and Huapango Arribeño at the Interstices of Postmodernity de Alex Chávez (2010) 

devienen referentes sobre las características del huapango arribeño, desde ámbitos 

musicológicos y etnomusicológicos.



9  

Poetas y juglares de la Sierra Gorda de Eliazar Velázquez (2004) y Glosas en Décimas 

de San Luis Potosí: de Armadillo de los Infante a la Sierra Gorda de Socorro Perea 

(2005), son compilaciones de historias de vida de exponentes del huapango arribeño 

y recogen informaciones sobre esta práctica cultural, por lo que permiten su 

acercamiento desde enfoques etnográficos. 

Respecto a las topadas y la música de velación, vertientes del sistema poético-musical 

del huapango arribeño, se encuentran los trabajos de Marco Molina (2010) en La 

improvisación en el huapango arribeño: temas y estructuras de la topada y de Daniel 

Gutiérrez (2023) con La décima y la música de velación en la tradición del huapango 

arribeño. Estas investigaciones proporcionan las características de estos contextos 

sociomusicales, además de brindar descripciones sobre los mismos. 

Las regiones culturales 

 
El concepto de región presenta varias acepciones e implica varias aristas como lo 

cultural, lo histórico, geográfico, lo social; por lo que deviene conceptualización 

heterogénea y pluridimensional. Guillermo de la Peña (1991), en Los estudios 

regionales y la Antropología Social en México, afirma que la región no es un concepto 

unívoco, sino que ha tenido varios usos y ha sido abordado desde diferentes 

perspectivas por las distintas disciplinas, por lo que es ‘‘...un concepto histórico, 

poliético, cuyo significado se modifica por circunstancias de tiempo y lugar’’ (p.45). 

 

Disciplinas como la Arqueología y la Antropología utilizan los términos de área cultural 

y región cultural para indicar la distribución espacial y el ritmo de comunicación de 

ciertos rasgos o patrones creados o utilizados por un grupo humano. Precisamente, es 

la acción humana la que la que une a las regiones entre sí para formar unidades 

políticas-administrativas, económicas y áreas culturales. Los espacios que comprenden 

las regiones están definidos por la apropiación que los sujetos hacen de estos, ya que 

devienen resultados de un imaginario socialmente construido:



10  

El espacio como producto social es un objeto complejo y polifacético: es lo 
que materialmente la sociedad crea y recrea, con una entidad física y 
definida. Es una representación social y un proyecto en el que operan 
individuos, grupos sociales, instituciones y relaciones sociales. Este espacio 
se nos ofrece a través de un discurso socialmente construido, que mediatiza 
nuestra representación y nuestras prácticas sociales. (Herrera, 2012, p.8). 

 

Lameiras(1997) sostiene que para los historiadores las regiones se mimetizan con el 

enfoque se tenga de ellas, ya sea el cultural, social, económico, político, demográfico, 

administrativo o vivencial. De esta manera, ‘‘… la región se transfigura a la luz del 

factor externo referencial de la elección del investigador’’ (p.27). Al constituir un 

entramado de acciones humanas estructuradas sobre un área geográfica, la región 

no se limita a esta, pues es un tejido de procesos y conexiones creados por los 

individuos. 

La cultura, como conjunto aprendido de tradiciones y estilos de vida, adquiridos por 

los miembros de una sociedad, define y caracteriza a las regiones desde su pluralidad 

y multidimensionalidad. En el contexto regional, los antropólogos se centraron en la 

descripción de las formas de hablar, comer, bailar, cantar y celebrar, de actuar, pensar, 

creer de los sujetos; por lo que son los elementos culturales los que determinaban y 

configuraban el espacio habitado. El antropólogo Gilberto Giménez (2007), en Estudio 

sobre la cultura y las identidades sociales, aborda esa interconexión existente entre 

la cultura y el territorio como espacio habitado del cual se apropian los grupos sociales 

a través de interacciones simbólicas. Las manifestaciones culturales devienen 

símbolos de la región sociocultural, al considerar esta última como soporte de la 

memoria colectiva y espacio geosimbólico cargado de afectividad y significados. 

La región, como territorio: 

 
responde en primera instancia, a las necesidades económicas, sociales 
y políticas de cada sociedad, y bajo este aspecto su producción está 
sustentada por las relaciones sociales que lo atraviesan. Sin embargo, 
su función no se reduce a esta dimensión instrumental; el territorio es 
también objeto de operaciones simbólicas y una especie de pantalla 
sobre la que los actores sociales (individuales o colectivos) proyectan 
sus concepciones del mundo (Giménez, 2007, p.124). 



11  

Sobre los aspectos culturales que circundan la territorialidad, Giménez (2007) le 

otorga tres dimensiones a esta relación. Para este autor: 

el territorio constituye por sí mismo un espacio de inscripción de la 
cultura. En una segunda dimensión puede fungir como área de 
distribución de instituciones y prácticas culturales espacialmente 
localizadas. En una tercera dimensión puede concebirse como objeto de 
representación, como símbolo de pertenencia socio-territorial. En este 
caso los sujetos interiorizan el espacio integrándolo a su propio sistema 
cultural (p.129). 

 

 
Como se ha expuesto, los aspectos culturales definen a las regiones, otorgando 

sentidos de pertenencia y apropiación del espacio en el cual se desarrollan. En la 

Huasteca, la Sierra Gorda de Querétaro, norte de Guanajuato y porción de la Zona 

Media Potosina existen elementos que permiten concebir estas regiones como 

culturales, más allá de sus aspectos geográficos y político-administrativos. El arte, 

festividades, la culinaria, la religión, la lengua son manifestaciones culturales que 

caracterizan, configuran y articulan estas tres regiones y que marcan una identidad 

regional. 

Son los propios pobladores quienes a través de su devenir cotidiano y sus prácticas 

culturales definen y construyen una conciencia regional, que llega a convertirse en 

una identidad regional, caracterizada por ese nexo entre el hombre y lo que considera 

su territorio. La identidad regional se da cuando una parte significativa de los 

habitantes de una región ha logrado incorporar a su propio sistema cultural los 

símbolos, valores y aspiraciones de su región (Giménez,2007). Sobre la relevancia 

que tiene la identidad para la construcción de la región, comenta este investigador 

que ‘‘la identidad constituye una dimensión importante del desarrollo regional. Sin 

identidad no hay autonomía, y sin autonomía no puede haber participación de la 

población en el desarrollo de su región’’ (p.146). 

La música, como manifestación cultural, deviene constructo de identidad regional, y 

a su vez esta última es esencial para comprender los fenómenos musicales, 



12  

especialmente los de la tradición oral. El son huasteco y el huapango arribeño son 

géneros musicales que se interpretan en las regiones de la Huasteca, la Zona Media 

de San Luis Potosí y la Sierra Gorda, por lo que constituyen expresiones sonoras que 

caracterizan a estas regiones. Cada son marca una identidad regional determinada, 

con rasgos y códigos que definen el entorno y el espacio donde se interpretan, y 

viceversa. Respecto a la relación entre música e identidad regional, asevera 

Hernández (2003) ‘‘… los estudios sobre el origen de la música tradicional mexicana 

tienen como finalidad establecer una identidad regional’’ (p.35). 

Aunque estas expresiones musicales se interpretan en regiones con límites 

geográficos, políticos y administrativos, estas trascienden dichos límites y fronteras, 

al constituir manifestaciones que unifican a estas regiones. Andrés Fábregas (1996), 

define la frontera como el ‘‘espacio físico o imaginado de contacto entre sociedades, 

culturas o procesos históricos diferentes, […] la cual es modelada y transformada por 

la actividad y el crecimiento del grupo humano’’(p.80).Desde el concepto de frontera, 

toda sociedad y toda cultura reconoce límites, y al mismo tiempo, el límite expresa la 

sociedad y la cultura, por lo que se establece una relación transversal y directamente 

proporcional entre la frontera y la cultura. 

Sobre esta relación, Fábregas expresa que ‘‘las fronteras son la expresión de la 

interconexión entre formas sociales y mundos de la cultura’’(p.84), por lo que a su vez 

le otorga a las fronteras ese rol de cohesión entre las estructuras que conforman a las 

sociedades y las expresiones culturales que las definen; concibiendo a la frontera 

como elemento que divide y que aglutina al mismo tiempo. Las fronteras son trazados 

imaginados por los grupos humanos, que marcan espacios y pautas para crear 

constructos territoriales, políticos y culturales, en aras de establecer divisiones dentro 

de las interconexiones. Arriaga (2012) asume dos posturas dominantes en torno al 

concepto frontera dentro de la geografía humana: la frontera como espacio absoluto 

desde una visión territorial y la frontera como espacio socialmente construido 

determinado por el imaginario que los grupos humanos asumen sobre el mismo. 

Tanto la Huasteca, como la Zona Media y la Sierra Gorda son regiones conformadas 

por varios estados delimitadas por fronteras geográficas y culturales, sin embargo, la 

música del huapango huasteco y del arribeño funge como elemento que permea estas 

barreras y que unifica las apropiaciones y construcciones que los sujetos comparten 



13  

en sus universos sonoros. A través del huapango como vehículo de cohesión, se 

pudiera hablar de un espacio sonoro específico que contrasta con el de otras regiones 

del país, por el proceso espacio-temporal de configuración. 

Aunque el huapango sea una manifestación cultural donde confluyen el baile, la 

poesía y otras expresiones orales, es la música el eje central y el que le otorga sentido 

a su existencia. El huapango, en sus dos variantes, ha contribuido a forjar en los 

habitantes de estas regiones una identidad que da sentido a la atribución grupal de 

las representaciones colectivas (Escobar, 2008). Sobre el papel de la música y su 

relevancia en la consolidación de identidades en los espacios donde se desarrollan, 

afirma Híjar (como se citó en Herrera,2012) que: 

El espacio de una región cultural no sólo se reduce a una delimitación geográfica o 
de modos de producción, sino que este espacio tiene que ver con la manera de 
entender, pensar y asumir el entorno. Es bajo esta perspectiva que se expresan e 
interpretan las formas culturales como la música y la danza con lo cual lo material 
y lo espiritual son parte de un todo (p.46). 

La ejecución del son huasteco y del son arribeño, estilos con similitudes y diferencias, 

han establecido un conjunto de elementos simbólicos que construyen y marcan una 

identidad en las regiones donde se desarrollan, por lo que en esta investigación se 

concibe la región desde los puntos de vista cultural y musical. Para el estudio y 

comprensión de estos géneros sonoros y sus instrumentos musicales en sus 

regiones, es necesario acudir a la Etnomusicología. 

La Etnomusicología 

 
La Etnomusicología se establece a fines del siglo XIX con el objetivo de estudiar las 

músicas producidas y experimentadas por los seres humanos en distintas regiones 

del mundo. Comenzó como un campo interdisciplinar en los límites de la Antropología 

y la Musicología, pero los últimos trabajos amplían el campo hacia nuevas disciplinas 

(Ramos, 2022). Inicialmente se llamó Musicología Comparada, cuyo fin era ‘‘comparar 

la producción tonal, especialmente los cánticos folclóricos de los diferentes pueblos, 

países y territorios, con propósito etnográfico y clasificarla, en su diversidad, de 



14  

acuerdo con sus características’’ (Menezes, 2013, p.19). Para este autor, la definición 

de Musicología Comparada tendría dos caras: por un lado, sería una Sociología y una 

Antropología; por el otro, una Musicología, y su objeto eran los discursos sonoros 

humanos. 

La Etnomusicología se conoce también como Antropología Musical o Antropología de 

la Música. Según Seeger (como se citó en Ramos, 2022), la Antropología de la Música 

es la aplicación de un conjunto de teorías sobre la acción humana y su historia al 

hecho musical. ‘‘Su objeto de estudio es la acción musical como fenómeno cultural, 

la música en su totalidad, como fenómeno que, tal como cualquier otro aspecto de la 

cultura, es creado por el hombre, le sirve y al mismo tiempo también lo determina’’ 

(Martí, 1991, p.14). Los estudios de la Antropología Musical conducen natural e 

inevitablemente a la comparación de estructuras, y que tales comparaciones pueden, 

bajo circunstancias específicas, llevar a un conocimiento nuevo y más amplio de la 

música (Reynoso, 2019). 

Según Martí (1991): 

 
la diferencia que podemos establecer entre la Antropología de la Música, la 
Etnomusicología y el Folklore musical es, de hecho, la misma que debemos hacer 
entre Antropología, Etnología y Folklore. La Etnología elabora el material de tipo 
descriptivo abastecido por la Etnografía, mientras que la Antropología trabaja con 
los conocimientos etnológicos sistematizándolos, no obstante, dentro de un 
cuadro transcultural e interdisciplinario mucho más amplio (p.205). 

 

 
Martí (1991), afirma que la línea de investigación de la Etnomusicología centra su 

interés en la música como cultura más que en las meras estructuras musicales. Para 

este autor: 

De esta manera, los objetivos de la Etnomusicología pierden su interés prioritario 
por el producto musical estricto y centran su atención en los aspectos dinámicos 
de la cultura relativos al fenómeno musical, tomando además en consideración 
aspectos extramusicales que son, no obstante, imprescindibles para comprender 
el universo sonoro organizado. Esta segunda línea de investigación se ocupará, 
por tanto, de la problemática de la función, del simbolismo, de la aculturación, del 
cambio, de actitudes y valores, dará mucha más importancia al ámbito de los 
actores (portadores activos y pasivos de la tradición) que los estudios más 
estrictamente musicológicos, y, dentro de los presupuestos de la etnociencia, 
también se ocupará de la conceptualización de los fenómenos sonoros (p.205). 



15  

Respecto a los derroteros que asume esta ciencia, en su artículo El patrimonio 

musical en la convergencia entre musicología y etnomusicología, Victoria Eli (2013) 

asevera que ‘‘los estudios desde la Etnomusicología no pueden dejar a un lado o 

minimizar la importancia del hecho o materia musical para potenciar los significados 

culturales y los vínculos contextuales’’(p.140). 

Por otra parte, Alan Merriam, prominente etnomusicólogo estadounidense y pilar de 

esta ciencia por sus aportaciones teóricas y metodológicas, en su obra cumbre La 

antropología de la música, del año 1964, presenta otra visión del dilema música- 

antropología. Aboga por un método de investigación en el que el sonido ya no se 

analice de forma aislada, sino que se estudie desde la perspectiva de la cultura: las 

estructuras sociales y culturales definen la forma de ser de la música, la cual no se 

puede llegar a entender al margen de estas. A pesar del importante paso que supuso 

la obra de Merriam en la integración de los discursos antropológico y 

etnomusicológico, esta última disciplina ha continuado resistiéndose –tal vez por la 

especificidad de su objeto– a una visión general del hecho musical en su relación con 

la cultura y la sociedad. 

Para Merriam, la Etnomusicología ha concentrado sus esfuerzos, primordialmente, en 

cuestiones relacionadas con la estructura y el sonido de la música, enfatizando de 

este modo el componente musical, e ignorando por ende el componente antropológico 

de dicha disciplina. Merriam privilegia la visión antropológica de la Etnomusicología, 

pues para él es el estudio de la música en la cultura, y lo argumenta de la siguiente 

manera: 

El sonido musical es resultado de procesos de comportamiento humano 
que están determinados por valores, actitudes y creencias de las personas 
que constituyen una cultura determinada. La música es producto del ser 
humano y tiene estructura, pero su estructura no existe fuera del 
comportamiento humano que la produce. Para poder entender por qué una 
estructura musical existe, debemos entender cómo y por qué se genera el 
comportamiento humano que la produce (Merriam, 1964, pp. 6-7). 

En México, la Etnomusicología se ha abordado desde diferentes perspectivas y ha 

asumido paradigmas que, a lo largo del tiempo, han definido y consolidado esta 

disciplina. El folklore musical, como antecedente de la Etnomusicología, se había 

ocupado del estudio de las expresiones musicales de tradición oral. Como rasgos 



16  

principales enfatiza en la recolección, la transcripción y la comparación de 

expresiones musicales en el marco de una ideología nacionalista, y generalmente 

vinculado a cuestiones educativas. La Etnomusicología se caracteriza por el trabajo 

de campo y la “inmersión” cultural, profundiza en los procesos de aculturación y 

cambio en la música, así como la importancia del punto de vista nativo en el marco 

del modelo de Merriam basado en los conceptos, las conductas y el sonido musical 

(Ruiz, 2010). 

Según Carlos Ruiz, en su tesis Del Folclor a la Etnomusicología en México: esbozo 

de una joven disciplina (2010), los inicios de la Etnomusicología pueden establecerse 

a partir de una docena de estudios publicados en Europa y EE.UU. durante los últimos 

dos decenios del siglo XIX; que parten de la descripción y análisis de los vestigios 

materiales de la cultura. Las estrategias de análisis incluyen el rastreo histórico de los 

instrumentos y la comparación de su morfología para cotejar su origen y posible 

difusión, la manipulación de instrumentos históricos para discurrir en torno a sus 

posibilidades musicales y así poder figurarse cómo sería la producción musical en 

tiempos antiguos, o bien, el análisis simbólico y comparativo de instrumentos 

compaginado con fuentes de época para especular en torno al uso y función de los 

instrumentos. 

Gabriel Moedano (citado por Ruiz, 2010, p.181), aboga por “el reconocimiento del 

Folklore como una rama más de la Antropología, una disciplina antropológica 

autónoma, al lado de la Lingüística o la Etnología, que se nutre además de una 

variedad de orientaciones teórico-metodológicas’’. Ramírez Gil (citado por Ruiz, 2010) 

integra al discurso académico mexicano aspectos tan relevantes como la definición y 

objetivos de la etnomusicología, su relación con otras áreas afines, límites entre 

musicología y etnomusicología, el papel de la grabación fonográfica en la 

investigación, procesos históricos transculturales, arqueología musical, el aporte 

musical africano a la cultura mexicana, entre otros. 

La etnomusicóloga, cantante y percusionista mexicana Carmen Sordo Sordi 

comenzaba a teorizar sobre la investigación etnomusical en el país, y eventualmente 

comenzaba a delinear el perfil que tendrían los estudios etnomusicológicos en México. 

Las distintas iniciativas llevadas a cabo por Carmen Sordo, contribuyeron a abrir el 

camino a la etnomusicología en el país, así como las bases epistémicas que 



17  

abordaría. El etnomusicólogo Arturo Chamorro, integró por primera vez premisas 

teóricas del pensamiento etnomusicológico estadounidense a la par de algunos 

elementos conceptuales recurrentes en los trabajos de investigación del INIDEF 

(Instituto Interamericano de Etnomusicología y Folklore). Este investigador, señala 

que el surgimiento de la etnomusicología en México no puede situarse a partir de la 

Musicología Comparada y el posterior contacto de ésta con la Antropología Cultural, 

sino a raíz del Folklore musical. Al respecto, afirma: 

Folclor y tradición oral han sido los conceptos frecuentemente aludidos, 
para cimentar las bases de la etnomusicología mexicana, no obstante que 
en otros pueblos, esta disciplina parece haber surgido como resultado de 
los estudios de la Musicología Comparada de la Antropología Cultural, tal y 
como sucedió en Europa y Norteamérica después de los años 50s del 
presente siglo [XX], en donde se identifica a la Etnomusicología como una 
disciplina bien definida [...] la Etnomusicología se ha definido como una 
apreciación de la música dentro y en torno a la sociedad y la cultura. En 
nuestro país podemos decir que de hecho se ha venido partiendo de este 
último enfoque, para ubicar al estudio de tradiciones musicales, aunque 
desde luego con la visión del Folclore, y no es sino hasta hace algunos años 
que la Etnomusicología mexicana se intenta consolidar como disciplina bien 
definida y sistemática, partiendo de los aportes de los folcloristas e 
historiadores y en forma más reciente de los organólogos o estudios de 
instrumentos musicales, así como de los pioneros de la grabación de campo 
en México desde los años 40s. No obstante que la Etnomusicología 
mexicana se encuentra apenas en su etapa de formación, se intenta ya en 
definir sus problemas de estudio y posibles perspectivas de aplicación [...] 
(Chamorro ,1985, pp. 80-81). 

Los estudios sociomusicales en México parten de una definición heurística de 

Etnomusicología esencialmente ‘‘descriptiva que se fundamenta en la observación de 

una actividad normada y no de una definición prescriptiva” (Merriam, citado por Ruiz, 

2010, p.67). Respecto a las conceptualizaciones, teorías y metodologías de esta 

disciplina en México: 

Los años setenta ven, en el ámbito de la investigación musical mexicana, la 
generalización del término Etnomusicología, pero no así de sus 
orientaciones teóricas, sus métodos y sus técnicas, ya con bastantes años 
de discusión en otros países. La acuñación y adopción del término 
Etnomusicología en los países “del centro” fue causa de una reflexión 
conjunta donde intervinieron las figuras más representativas de la disciplina. 
La etnomusicología en esos países moldeó sus cambios a partir de una 
constante discusión teórica y metodológica en torno a las raíces 
conceptuales que definían y delimitaban la disciplina. En nuestro país, la 
aceptación del término Etnomusicología no siguió un proceso similar (Ruiz, 
2010, p.235) 

Así, la labor en esta ciencia se orientó hacia el registro de la música y el trabajo de 



18  

campo en una suerte de dogma tácito disciplinario (hacia afuera), poco enfocado 

hacia la consideración del por qué y el cómo del quehacer disciplinario (hacia 

adentro). Sin embargo, cada investigador asumió la Etnomusicología de manera 

altamente personalizada, desde una heterogeneidad de perspectivas marcadas 

principalmente por la formación personal de cada investigador y su contexto 

académico o institucional. 

 

Estudios Latinoamericanos en Musicología 

La renovación de la Musicología norteamericana en 1980, influenciada por los 

estudios culturales y poscoloniales, produjo un cambio en el modo en que se practicó 

una musicología de lo latinoamericano. La consolidación en la academia anglosajona 

del campo multidisciplinario de los estudios latinoamericanos, brindó amparo e 

impulso a los estudios musicales multidisciplinarios sobre América Latina. 

La comparación entre sistemas musicales diferentes daba inicio a la investigación en 

música de tradición oral a fines del siglo XIX con el nacimiento de la musicología 

comparada, y este modo de conocimiento también impulsó una parte importante de 

los estudios latinoamericanos en música popular, desarrollados en torno a la 

comparación multinacional de géneros transnacionales. 

Para Juan Pablo González (2013), ‘‘al abordar la música en América Latina más allá 

de las fronteras políticas que la dividen, nos enfrentamos a la vastedad y diversidad 

de la región, y al hecho de que no siempre se ha avanzado lo suficiente en estudios 

locales que puedan nutrir una visión integrada o, al menos, comparada de problemas 

básicos’’. Por tanto, la presencia de música y músicos latinoamericanos constituirá 

una tarea prioritaria de la musicología en su relación con América Latina. 

La quinta huapanguera, como parte del arsenal organológico mexicano, es símbolo 

de identidad cultural que representa valores, significados y códigos de la esencia 

latinoamericana. A través de las notas musicales, las técnicas de ejecución, su 

construcción y repertorio, se cristalizan concepciones sonoras que forman parte del 

entramado musicológico del territorio donde se gesta. 



19  

 

CAPÍTULO 1: Etnorganología: una mirada transversal a los instrumentos 

musicales 

 
 

 
1.1 Fundamentos epistemológicos de la Organología 

 
La música, expresión cultural que describe los más diversos y profundos sentimientos 

del ser humano, precisa de objetos o artefactos que la produzcan para que sus ondas 

sonoras puedan ser escuchadas y percibidas. Desde los comienzos de la historia, los 

seres humanos descubrieron que mediante el uso de determinados elementos de la 

naturaleza podían obtener sonoridades útiles para las actividades de búsqueda de 

alimentos y para suplir sus necesidades (Pierozzi,2018). Además, para los ritos y 

otras acciones relacionadas con sus creencias y cosmovisiones, la utilización de 

objetos que producían sonidos desempeñaban un papel fundamental en dichas 

cuestiones, y de esta manera empezaron a formar parte de un ‘‘continuum físico- 

metafísico que va desde lo terrenal a lo divino’’ (DeVale,1989, p.287). La danza era 

otra actividad que requería del acompañamiento de la música para su práctica, ya 

fuera de carácter religioso o no. 

Con el devenir y desarrollo histórico de las sociedades alrededor del mundo, surgieron 

diferentes artefactos sonoros a los cuales se les daría la denominación de 

instrumentos musicales. El Diccionario de la Real Academia Española (2014) los 

define como objetos compuestos de una o varias piezas dispuestas de modo que 

sirvan para producir sonidos musicales que cuentan con resonadores y osciladores, 

cuyos sonidos en uno o más tonos pueden ser combinados por el ejecutante. En cada 

región y cultura, se comenzó a crear una variedad de instrumentos musicales con 



20  

diferentes características, identificándose así ‘‘cada uno en el marco de una zona 

musical, en la que cumple una función cultural específica’’ (Mukuma, 2010, p.84). 

Los procesos de migración y colonización causaron fenómenos de transculturación y 

aculturación en los cuales los instrumentos musicales comenzaron a fusionarse en 

una especie de hibridación, donde fueron modificando o cambiando sus 

características morfológicas y funcionales (Pérez y Gili, 2013). Ante la presencia de 

múltiples instrumentos musicales alrededor del mundo, fue necesario clasificarlos en 

aras de otorgarle una denominación y categoría, así como para establecer un orden 

de catalogación que permitiera resolver cuestiones técnico-musicales y funcionales. 

En China, aproximadamente 4.000 años antes de Cristo se creó un sistema de 

clasificación, considerado el más antiguo del que se tiene registro (Pierozzi, 2018). 

Este sistema concebía ocho sonidos según los materiales de construcción de los 

cuales estaban fabricados: metal, seda, piedra, bambú, calabaza, arcilla, cuero y 

madera. 

Los instrumentos de metal estaban hechos de bronce o aleación de bronce con 

estaño, poseyendo un sonido claro y un tono cálido. Los de piedra eran de mármol o 

jade, provocando un sonido vibrante y estridente. Los de seda estaban hechos con 

cuerdas de este mismo material, los de bambú por lo general presentaban un sonido 

muy agudo, para los de calabaza se usaba su cascarón seco, obteniendo 

instrumentos armónicos y de gran tamaño. Los de arcilla producían tonos suaves con 

sonidos fuertes, los de cuero de animal eran utilizados para marcar los ritmos en las 

danzas y en las bandas en tiempos de guerra, y los de madera marcaban el inicio de 

los ritos religiosos (Brito, s.f). 



21  

Durante el Renacimiento, el compositor y teórico alemán Martin Agricola, y los 

franceses Pierre Trichet y Marin Mersenne en el siglo XVII, reconocieron cuatro 

grupos de instrumentos: de cuerda, de viento, de percusión y varios. Aunque estas 

clasificaciones presentaban ciertas incongruencias debido a que no había un único 

criterio de subdivisión y ‘‘tampoco respondían con eficacia a las exigencias de la 

práctica’’ (Vega, 2016, p.13), constituyeron aproximaciones primarias para el estudio 

de los instrumentos musicales desde una visión occidental. 

En 1880, el musicólogo belga Victor-Charles Mahillon realizó un aporte considerable 

en las complejas labores de la clasificación de instrumentos musicales. Luego de la 

exploración de la amplia colección de instrumentos europeos y exóticos del Museo 

del Conservatorio de Bruselas, del cual fue conservador y curador, idea un sistema 

que intenta unificar criterios taxonómicos. Para establecer una nomenclatura, toma 

como referencia la palabra griega fono, que significa sonido, por lo que: 

Sobre esta base denomina las divisiones como membranófonos 

(instrumentos en los cuales el material que entra en vibración es una 

membrana); cordófonos (cuando el material que entra en vibración es 

una cuerda); aerófonos (si lo que entra en vibración es el viento) y 

autófonos (aquellos instrumentos en los cuales el material que entra en 

vibración es el mismo que compone a la pieza). Las subdivisiones que 

plantea para continuar la clasificación están determinadas por la manera 

con la que el ejecutante hace vibrar el cuerpo del instrumento (Pérez y 

Gili, 2013, p.45). 

Estas tablas clasificatorias tenían también el propósito de ‘‘realizar un inventario o 

catálogo de instrumentos musicales coleccionados, los cuales, a su vez, estaban 

aislados de sus originales contextos culturales de producción, uso y significación’’ 

(Vaca, 2020, p.160). En 1901, este sistema clasificatorio fue traducido al castellano y 

publicado como parte del capitulado del texto de Felipe Pedrell, con el título de 

“Ensayo de Clasificación Metódica del Emporio Instrumental Antiguo”. 



22  

El sistema de Mahillon posibilitó la unificación de criterios para las divisiones de los 

instrumentos, estableció categorías, órdenes y sentó sólidas bases para posteriores 

análisis y definición de estructuras taxonómicas. En 1914, los musicólogos Curt Sachs 

y Erik Von Hornbostel desarrollan un sistema de clasificación que permitía la inclusión 

de una numerosa gama de instrumentos, tomando como referente el modelo 

planteado por Mahillon. Para Sachs y Hornbostel, el sistema del belga ofrecía la gran 

ventaja de que casi toda la cantidad de los instrumentos antiguos y nuevos, europeos 

y exóticos podían alojarse en él. Sin embargo, consideraron necesario modificar los 

criterios sobre los cuales se fundaban las subdivisiones, ampliar su número e 

introducir diversas innovaciones de carácter general (Vega, 2016). 

Estos dos musicólogos adoptaron los cuatro principios de clasificación iniciales de 

Mahillon, pero ‘‘cambiaron la denominación de autófonos por idiófonos, al asumir la 

raíz griega “idio” como lo propio, en vez de “auto” que significa “por sí mismo”, ya que 

podría confundirse con que el instrumento suena por sí mismo, como es el caso de 

un instrumento automático’’ (Pérez y Gili, 2013, p.45). Para modificar los criterios de 

subdivisión, cambiaron el modelo Mahillon por uno más sencillo y reconocible a simple 

vista tanto por los etnólogos como por los exploradores o los conservadores de 

museos; ya que consideraban que el nuevo sistema que proponían debía dejar 

espacio para futuras divisiones, a fin de abarcar casos especiales y permitir el 

aumento de las subdivisiones (Vega, 2016). 

Para establecer sus principios de división y subdivisión, adoptaron el sistema de 

numeración de Dewey, utilizado para catalogar documentos bibliográficos. Para 

aplicarlo enumeraron inicialmente las cuatro divisiones principales: (1) idiófonos, (2) 

membranófonos, (3) cordófonos, (4) aerófonos y luego continuaron sucesivamente 

con las subdivisiones. De este modo, al sistematizar un instrumento de acuerdo con 



23  

este método, se obtiene un número de clasificación que puede ser descifrado 

siguiendo el sistema Sachs-Hornbostel. 

Con esto pasan a las subdivisiones, que distinguen con nuevos números. Ejemplo: 

cuando anotamos 3, decimos cordófonos; pero los cordófonos se subdividen en dos 

grupos, según tengan o no mango para las cuerdas. Entonces se introduce un nuevo 

número, que se añade a la derecha del anterior: 1, significa que los cordófonos son 

simples, es decir, sin mango: 2, indica que los cordófonos son compuestos, esto es, 

con mango (Vega, 2016, p.20). 

El sistema clasificatorio Sachs-Hornbostel marcó un hito en los estudios sobre 

instrumentos musicales y fungió como metodología icónica para su desarrollo. 

Gracias a la metodología brindada por Sachs y Hornbostel se obtuvo una cobertura 

casi total de todos los artefactos sonoros, no solo europeos u occidentales, sino toda 

clase de artefactos que produjeran sonido, por lo que satisface las necesidades de 

sistematización y es la más utilizada en la actualidad por consenso internacional 

(Pérez y Gili, 2013). 

Cuatro años después, en 1919, el doctor suizo -francés George Montandon publica 

una nueva clasificación de instrumentos musicales, donde incorpora la cuestión 

genealógica e histórica de estos. Para Montandon la investigación de la marcha 

genealógica y la dispersión geográfica deben establecer el lugar que los instrumentos 

ocupan en las diversas corrientes de civilización que han ocurrido en el globo 

terráqueo (Vega,2016). Nicholas Bessarabof en 1941 realizó una reinterpretación de 

las subdivisiones, añadiendo los instrumentos electrónicos y los accesorios. En 1936, 

el francés André Schaeffner, encargado del Departamento de Etnología Musical en el 



24  

Museo de Etnografía del Trocadero, presenta una clasificación nueva de los 

instrumentos de música; sistema que enfatiza en la formulación teórica de los mismos. 

Cámara (2003), señala que Schaeffner rescata el valor del material en la construcción 

de los instrumentos, como base de su propuesta taxonómica, pues “el bambú, la 

madera, los metales, el aire… son presentados en su calidad de inspiradores del 

hombre y motivadores de uso en la producción de sonido por las propiedades que 

exhiben en su conducción y amplificación’’ (p.105). 

Actualmente, el sistema de clasificación de instrumentos musicales más aceptado y 

utilizado universalmente como herramienta metodológica sigue siendo el creado por 

Sachs y Hornbostel. En Latinoamérica, el musicólogo Carlos Vega realizó una 

traducción al español de este sistema en 1946, y sobre esta base etnomusicólogos y 

musicólogos de la región lo han aplicado a instrumentos arqueológicos o etnográficos 

de distintas localidades del continente. En Cuba, se destaca la obra del etnólogo 

Fernando Ortiz (1952) y de la musicóloga Ana Casanova (1988), los trabajos de la 

argentina nacionalizada venezolana Isabel Aretz (1967), César Bolaños (1978) en 

Perú, Ernesto Cavour (1994) en Bolivia, entre otros. 

En México, el etnomusicólogo Arturo Chamorro ha dedicado gran parte de sus 

investigaciones al estudio de los instrumentos musicales. Ejemplo de ello es Los 

instrumentos de percusión en México (1984), donde aborda la clasificación de 

instrumentos percutidos, desde los prehispánicos hasta los contemporáneos, y 

también describe aspectos como el uso, función y vigencia de los instrumentos en el 

ámbito de la (entonces llamada) etnomúsica (Ruiz, 2010). La investigadora y 

musicóloga Violeta Torres aboga por el estudio del contexto sociocultural y el 

entramado de interconexiones entre la heterogeneidad instrumental global, y no 



25  

solamente su clasificación y descripción. El investigador Felipe Dorantes, también 

realiza aportes en la sistemática clasificatoria, específicamente direccionados a los 

instrumentos musicales prehispánicos, donde le otorga especial relevancia a su 

construcción (Ruiz, 2010). 

Estos sistemas de clasificación y descripción de instrumentos musicales abordados 

desde diferentes concepciones y desde diversas latitudes del mundo, constituyen los 

preceptos epistémicos de la Organología, término derivado del griego “organon” que 

significa instrumento. Su establecimiento como campo académico se produjo en el 

siglo XIX, al aparecer las primeras colecciones de instrumentos en Europa (como se 

mencionó anteriormente) y Estados Unidos, al adquirir relevancia el trabajo de los 

expertos y curadores de museos (Biblioteca Nacional Chilena,s.f). 

Existen criterios heterogéneos sobre los fundamentos ontológicos y epistemológicos 

de la Organología, sustentados por corrientes teóricas y paradigmas de cada 

investigador. En estas posturas epistémicas, se incluyen otros criterios, que no 

solamente son la clasificación y la descripción, ya que se contemplan y analizan otros 

aspectos que deben integrar los estudios organológicos. Para Pérez y Gili (2013), la 

Organología es el estudio del diseño sonoro de un instrumento musical, puesto que 

es precisamente la cualidad de crear sonidos la que define las características 

organológicas de los objetos. En aras de argumentar esta idea expresan: 

Esta definición permite precisar los ámbitos sonoros de un objeto 

independientemente de los no sonoros. Estos últimos incluyen los usos (aparte 

del tañido) y funciones (aparte de la música), así como sus características de 

ornamentación y la forma exterior. Este es el ámbito propio de la organología: la 

práctica del diseño de sonidos, la que está conformada por un conjunto de 

conocimientos y habilidades artesanales y de tañido al servicio de una estética 

sonora particular (pp.54-55). 



26  

La etnomusicóloga australiana Margaret Kartomi, en On Concepts and Classifications 

of Musical Instruments (1990), considera que es el sonido lo que determina la matriz 

ontológica de la Organología, pues, aunque los instrumentos musicales se conciben 

como objetos, su esencia radica en el sonido que producen. Según Kartomi, el término 

Organología es una metonimia de las diversas cualidades del sonido musical en sí, 

ya que el propio término lleva a reflexionar sobre lo que constituye lo musical, desde 

lo físico-acústico y la cultura. De esta manera, analiza cuestiones etimológicas de la 

Organología, así como los usos y significados del término, atendiendo a 

conceptualizaciones sobre el sonido y lo musical como categorías intrínsecas, 

estableciendo una relación transversal y proporcional entre dichas variables. 

Para Schaeffner (1946) el objeto de la Organología es la ‘‘enumeración, descripción, 

localización e historia de cualquier instrumento usado en todas las civilizaciones 

humanas de cualquier período que produzcan tonos y sonidos, ya sea con fines 

puramente estéticos o para propósitos religiosos, o prácticos exclusivamente’’ (p.13). 

De esta manera, le brinda relevancia a las cuestiones taxonómicas, pero también a 

registrar en tiempo y espacio a los distintos instrumentos, concediendo atención a los 

aspectos históricos que determinan el contexto y desarrollo de los mismos. 

Contreras (1988) asevera que la Organología se ocupa no solamente de la 

clasificación, sino también de la acústica, el origen y las modificaciones morfológicas 

de los instrumentos musicales a través del tiempo. Este autor añade otros elementos 

que considera necesarios para realizar un análisis organológico, como es el aspecto 

etimológico e histórico, así como las transformaciones a las cuales se someten a los 

instrumentos, ya sea por cuestiones de transculturación, hibridación o simplemente 

cambios estéticos que se les han aplicado. 



27  

Para Lagartos (2013), en el proceso de un estudio organológico se debe comparar 

sistemas de clasificación, analizar las formaciones instrumentales según sus 

características melódicas o tímbricas, los materiales empleados en su confección; así 

como estudiar los principios y fundamentos relacionados con el sonido musical 

(mecanismos de vibraciones, frecuencias, tipos de ondas, sistemas de afinación y 

comportamiento acústico). De esta manera, incorpora una visión más integradora 

sobre la Organología, al analizar cuestiones técnicas y las características acústicas 

en todas sus dimensiones. 

El etnomusicólogo Mantle Hood, en su obra The Ethnomusicologist (1971), define la 

Organología como la ciencia de los instrumentos musicales, que debe incluir no 

solamente la historia y la descripción de los instrumentos, sino que también es 

importante incluir aspectos tales como las particulares técnicas del performance, la 

función musical, la decoración (diferenciándola de la construcción del instrumento) y 

una variedad de consideraciones socioculturales. Hood, ideó un sistema de 

clasificación denominado “taxonomía simbólica’’; que consistía en la representación 

de instrumentos musicales en familias, su forma de ejecución, la configuración y los 

órganos constitutivos, a través de símbolos como rectángulos, cuadrados, triángulos, 

círculos, rombos y líneas diagonales. 

En cuanto a las características de la Organología, están directamente relacionadas 

con el sonido, donde interviene el timbre, dinámica, tañido, intensidad, amplitud 

melódica, facilidad de ejecución y efectos sonoros. Para el análisis de estas 

características, se toman como referencias el manejo del timbre (lo que suena), la 

energía (lo que origina dicho sonido) y cuán controlado está ese sonido por el 

ejecutante. Según Pérez y Gili (2013), los cordófonos, aerófonos, membranófonos e 

idiófonos, representan los cuatro tipos básicos de vibración sonora que ha conocido 



28  

la humanidad durante siglos, y en su directa relación con el timbre expresan que ‘‘cada 

uno de ellos posee cualidades sonoras que se refieren principalmente al timbre, pero 

también a la dinámica, a la cualidad tonal (o atonal), y a las posibilidades de controlar 

esas variables’’ (p.65). 

El tipo de energía que pone en vibración el instrumento musical, permite establecer 

las formas de excitación del material vibrante de cada instrumento, donde intervienen 

criterios como la geometría del cuerpo, la variedad de materiales y los modos de 

excitación. En cuanto al control del sonido, existe el directo (más fructífero 

musicalmente, pero requiere mayor destreza para lograr precisión) y el indirecto (más 

rígido, pero asegura un resultado más homogéneo y seguro). 

Los aspectos técnicos de los instrumentos se analizan tomando en cuenta las 

particularidades melódicas, que a su vez están condicionadas por la acústica, la cual 

es posible describir a través de mediciones que permiten identificar sistemas de 

afinación, niveles de intensidad sonora, frecuencias, rangos espectrales (Pérez y Gili, 

2013). 

La construcción de los instrumentos encierra muchos aspectos como los materiales 

que se utilizan y su selección, las técnicas de fabricación, así como los componentes 

de producción. Aunque el etnomusicólogo mexicano Felipe Dorantes asevera que la 

construcción de instrumentos es un tema diferente a la Organología, sin el propio 

instrumento musical no existiría esta ciencia, por lo que su construcción es una 

condición sine qua non para los procesos organológicos. Por esta razón, es esencial 

contemplar y analizar todos los elementos que comprenden la construcción y 

producción de los instrumentos musicales, ya que además permite la comprensión de 



29  

las modificaciones morfológicas y los cambios a los cuales puedan verse expuestos 

a través del tiempo. 

La historia del instrumento permite analizar su contexto y los factores que determinan 

su devenir en el tiempo. Además, brinda la posibilidad de establecer terminologías, 

taxonomías; así como examinar formas de ejecución, características técnicas, entre 

otros elementos que circundan su estudio y sistematización. De esta manera, es 

posible concebir al instrumento como fuente histórica en sí y como documento de 

información musical y evidencia del hecho sonoro (Escudero,2021). 

Para la musicóloga cubana Miriam Escudero, el instrumento musical funge como 

documento organológico, mientras que Contreras (1988), afirma que las tres fuentes 

de información de la Organología son: ‘‘los instrumentos musicales, los documentos 

y las fuentes vivas’’ (p.30). Ambas posturas teóricas resaltan la relevancia del 

documento en la Organología, desde la concepción de la sinonimia del instrumento 

como documento propiamente y el documento como fuente de información para el 

estudio de la Organología. 

En esta investigación, se concebirá a la Organología como la disciplina musicológica 

encargada de la clasificación y descripción de los instrumentos musicales; elementos 

que se definen y determinan a través del diseño sonoro, las características 

morfológicas, melódicas y tímbricas, así como otras particularidades técnicas de cada 

uno. La identificación, documentación y análisis de estos elementos permiten obtener 

una sistematización taxonómica de las gamas de instrumentos existentes alrededor 

del mundo. En el caso del conglomerado organológico latinoamericano, se han tenido 

que adecuar metodologías para su estudio, ya que los criterios universales 



30  

clasificatorios occidentales establecidos no se pueden aplicar en su totalidad a las 

particularidades de los americanos. 

Al respecto, la musicóloga cubana Ana Casanova, en Problemática Organológica 

Cubana (1988), expresa que las tablas clasificatorias propuestas por Sachs y 

Hornsbostel, aunque tengan validez científica no agotan todas las posibilidades de 

clasificación de instrumentos musicales. En dicho estudio, selecciona este sistema 

adecuándolo a la clasificación de los instrumentos musicales cubanos, ya que, según 

la autora, su solidez y practicidad permite la inclusión de nuevos contenidos y 

principios científicos de ordenamiento; aunque también señala sus omisiones e 

imprecisiones. La musicóloga concluye su discurso, planteando que: 

Las amplificaciones y rectificaciones que hemos realizado a la Sistemática de los 

instrumentos musicales de Erich Hornbostel y Curt Sachs, contribuyen al 

perfeccionamiento teórico-práctico de este sistema de clasificación, siendo su 

aplicación extensible a otros países de América Latina con culturas de antecedentes 

africanos; y en específico, para todos los países de la zona del Caribe (p.12). 

De igual modo, los investigadores chilenos José Pérez de Arce y Francisca Gili, en 

Clasificación Sachs-Hornbostel de instrumentos musicales: una revisión y aplicación 

desde la perspectiva americana (2013), analizan los distintos criterios usados para 

clasificar los instrumentos musicales. En su artículo, discuten las fortalezas del 

sistema, junto con sus debilidades, la metodología de clasificación y la de 

ordenamiento del sistema Sachs-Hornbostel, así como explican las razones por las 

cuales consideran que dicho sistema parece el más apropiado para la realidad 

americana, con énfasis en la época prehispánica. ‘‘Además, se contrastan las 

características del sistema con las necesidades metodológicas que plantea el material 



31  

organológico americano, en especial el arqueológico. Finalmente se propone una 

actualización del sistema completo, en la que se incluyen nuevas variedades 

organológicas del área surandina’’ (p.42). 

La Organología también se articula con otras disciplinas de las ciencias sociales y 

humanas para desarrollar sus constructos epistémicos, así como para diseñar las 

herramientas metodológicas de su praxis sistémica. La Musicología, es la ciencia 

principal por la cual se rige la Organología, ya que determina y orienta sus constructos 

ontológicos. La Musicología, como estudio discursivo, sistemático, histórico, crítico, 

así como científico o cientificista; tiene el objetivo de analizar la totalidad de la música 

del hombre, la cual precisa de los instrumentos sonoros para existir y canalizarse en 

todos sus medios y dimensiones materiales e inmateriales (Martí, 1991). 

El estudio de los instrumentos (no en uso), así como de artefactos sonoros y la 

producción de sonido en las sociedades del pasado, utilizando métodos derivados de 

la Arqueología y disciplinas relacionadas, se conoce como Arqueomusicología 

(Hortelano, 2008). Sobre la detección de posibles artefactos sonoros e instrumentos 

musicales en contextos arqueológicos, se elaboran teorías e interpretaciones que hay 

que confirmar. Respecto a sus derroteros analíticos, expresa Hortelano (2008) ‘‘[…] 

para ello se pueden seguir dos líneas de análisis: una sobre los originales y otra sobre 

reproducciones. Los análisis sobre los originales son de dos tipos: descriptivos y de 

laboratorio. Los descriptivos se centran en cuestiones tipológicas y morfológicas. Los 

análisis de laboratorio son arqueológicos y acústicos’’ (p.385). 

Las colecciones de instrumentos musicales y su gestión en espacios museísticos, ha 

constituido desde sus inicios un rubro fundamental para la construcción de los 

fundamentos epistémicos de la Organología. Precisamente, como se mencionó 



32  

anteriormente, los criterios taxonómicos seleccionados para la sistematización de 

instrumentos musicales, como el de Sachs-Hornbostel, respondían a contextos 

relacionados con la catalogación y clasificación de colecciones. Para Bordas (2014), 

una colección de instrumentos musicales es un conjunto de piezas de interés 

histórico-artístico, que precisa de análisis, documentación y preservación. Cada una 

de estas acciones se realizan bajo pautas y criterios organológicos, y también con los 

criterios y metodologías de la Museología, por lo que se gestionan los instrumentos 

musicales atendiendo a esta simbiosis. 

La Iconología y la Iconografía son esenciales para los estudios organológicos desde 

perspectivas holísticas e integradoras. La utilización de la Iconología permite 

profundizar en el contexto de las imágenes de los instrumentos musicales, para 

conocer su significación en el tiempo y sus diferentes usos y funciones. La Iconografía 

ofrece las herramientas para conocer la temática, las fuentes y la representatividad 

de dichas imágenes. Ambas coadyuvan al registro, localización, identificación y 

análisis de varios aspectos organológicos, por lo que son herramientas necesarias 

para una comprensión integral de los instrumentos musicales, desde miradas 

pluridimensionales (Melo,2013). 

A su vez, la Física también es una ciencia primordial para la esencia misma de la 

Organología, ya que el sonido en sí responde a causas y cuestiones netamente 

provenientes de esta. El estudio de las ondas sonoras, la frecuencia, las alturas, 

rangos, permiten realizar análisis acústicos y las particularidades tímbricas de cada 

instrumento. Para comprender las causas que determinan las afinaciones, es 

necesario realizar una serie de mediciones mediante el empleo de herramientas que 

definen los comportamientos de sus características, respondiendo a varios criterios 

determinados por la clasificación y subdivisión de cada grupo de instrumentos 



33  

sonoros. Por estas razones, la implicación y aplicación de la Física es fundamental 

para entender el comportamiento acústico y sus resultados en manos de sus 

ejecutantes, quienes desempeñan un rol decisivo en el resultado sonoro de cada 

instrumento (Lagartos, 2013). 

La conjunción de estas disciplinas, desde sus variadas ontologías, coadyuvan al 

establecimiento de los fundamentos epistemológicos de la Organología desde 

perspectivas pluridimensionales. Cada una, contribuye a los procesos de formulación 

analítico de los criterios y componentes que comprenden los estudios organológicos. 

De esta manera, permiten la clasificación y descripción de los instrumentos musicales, 

así como de los elementos que le son inherentes. 

Sin embargo, existe una ciencia que deviene fundamento primordial y piedra angular 

de la Organología; que responde cuestiones claves sobre esta, brinda explicaciones 

y permite comprender cada fenómeno musical, una ciencia sin la cual no existiría la 

Organología: la Antropología. 

 
 

 
1.2 Propuesta metodológica para el estudio de la Etnorganología 

 
Si se pretende comprender los fenómenos que rodean al hombre y a este desde una 

mirada multidimensional, es necesario recurrir a la Antropología. En el sentido amplio 

del término, es aquella disciplina que abarca diferentes ciencias particulares, 

naturales y sociales, que tienen al ser humano como objeto de estudio. ‘‘Por un lado, 

incluye la Antropología Física, la Paleontología y la Arqueología. Por otro, la 

Antropología Social y Cultural, la Etnología, la Lingüística Descriptiva y ciertos 

aspectos de la Psicología Social’’ (Pujadas, 2010, p. 18). 



34  

Para Chamorro (2003), la Antropología es la ‘‘ciencia que estudia los conocimientos 

del hombre y que considera al hombre, según las características que resultan de sus 

relaciones sociales y con el medio ambiente y subsistencia, símbolos, identidad, 

lengua, cultura y región de procedencia’’ (p.49). Por su parte, la Etnomusicología, 

entendida como la disciplina que estudia la música, el canto y la danza en su contexto 

sociocultural, desde la dimensión de la tradición oral y las identidades regionales, se 

nutre de otras disciplinas y campos del conocimiento. Para el estudio de la 

Organología, como rama de la Etnomusicología, es necesario profundizar en 

aspectos más allá de lo netamente musical, puesto que para lograr una comprensión 

holística de los aspectos que circundan el universo de los instrumentos musicales es 

menester conocer la relación que se establece entre estos y el hombre. 

El quehacer de la Etnorganología que se menciona aisladamente en la bibliografía 

consultada, por lo que carece de un constructo epistémico unitario que fundamente 

su significado y fines. Según fuentes digitales, es la rama de la Etnomusicología que 

se ocupa de los instrumentos populares o étnicos (Pierozzi, 2018). Sin embargo, la 

Organología también, por lo que sería una especie de sinonimia y por lo tanto no se 

distinguiría una de otra. Etimológicamente, el término etno significa pueblo o nación, 

por lo que al integrarlo con el vocablo organología, hace referencia al hombre y al 

instrumento musical, en una especie de simbiosis entre sujeto y el objeto. 

Desde los estudios musicológicos, etnomusicológicos y de otras ciencias sociales y 

humanas, el estudio de los instrumentos musicales se ha abordado desde la 

Organología como constructo teórico-metodológico y ciencia principal, aunque, como 

se explicó anteriormente, existen otras disciplinas que incorporan a los instrumentos 

musicales como objetos de estudio. Sin embargo, desde la construcción epistémica 



35  

del instrumento musical en sí, solamente la Organología ha sido la encargada de 

brindar las herramientas que establecen los derroteros de su análisis. 

La Organología, al centrarse en las cuestiones netamente del instrumento como 

objeto material, no desarrolla una construcción ontológica sobre el ejecutante o 

intérprete del instrumento, quien es imprescindible para que este produzca sonidos y 

cumpla su función. Cuando se menciona al hombre en el ámbito de un estudio 

organológico, se aborda desde su participación en la historia del instrumento, en la 

cuestión de la ejecución, de la construcción, transmisión de conocimientos, desde su 

posición de compositor, estatus social del músico y algunas características de este. 

No obstante, el papel del sujeto siempre se aborda desde una manera aislada y no 

desde una relación directa e interrelacionada con el instrumento. 

El investigador mexicano Víctor Hernández Vaca, al percatarse de la ruptura 

ontológica entre la Organología y el sujeto, realiza una nueva propuesta teórica al 

respecto. Para el investigador, ‘‘ninguno de estos acercamientos toma en cuenta la 

práctica, la tradición o la cultura de la laudería, es decir, la construcción del 

instrumento musical’’ (Hernández, 2010, p.240). El autor propone ‘‘estudiar los 

instrumentos musicales y sonoros partiendo de la tradición y desde una perspectiva 

procesual —como cultura y en la cultura— desde los diversos contextos de 

producción (atendiendo las dimensiones: corporal, material y simbólica); 

concentrando con ello la atención en los especialistas hacedores de instrumentos de 

cuerda’’ (Hernández, 2020, pp. 157-158). 

A esta propuesta, el investigador referido le otorga el nombre de Etnolaudería, la cual 

considera propicia para el estudio de la construcción de instrumentos musicales 

mexicanos (Hernández, 2020). Para validarla, desarrolla un marco interpretativo 



36  

basado en los procesos de transmisión, recepción, asimilación y resignificación de la 

tradición laudera en la zona cultural del Bajío. En este discurso, los instrumentos se 

consideran seres espirituales animados y revestidos de complejos significados; donde 

los usos sociales y los simbolismos aparecen estrechamente relacionados con la 

visión cosmogónica de sus constructores y con los particulares contextos rituales y 

festivos (Hernández, 2020). 

Por tanto, la Etnolaudería ofrece una pertinente aproximación a la cuestiones 

antropológicas y etnográficas en los estudios sobre instrumentos musicales y brinda 

una nueva mirada hacia otra visión teórica dentro de la disciplina organológica. Sin 

embargo, aunque no desde la manera presentada por Hernández (2020), la 

construcción de instrumentos musicales es una cuestión que se describe y analiza en 

las investigaciones sobre Organología (Álvarez, 1985; Casanova, 1997; Kaptain, 

1991; Lumholtz, 1900; Ochoa y Cortés, 2002; Wendell Bennett y Zingg, 1935). Estos 

autores, abordan tanto los aspectos del objeto material en sí y también mencionan a 

los sujetos que lo construyen. 

La propuesta de Hernández (2020) va dirigida hacia los instrumentos musicales 

mexicanos tradicionales, dejando afuera a los de manufactura latinoamericana e 

internacional. De igual forma, al referirse a los lauderos, estos construyen 

instrumentos de cuerdas, por lo que no permite que se incluyan fabricantes de otro 

tipo de instrumentos, como de percusión o viento, que conforman también el crisol de 

constructores y reparadores. Por otra parte, el marco conceptual e interpretativo 

presentado por Hernández (2020), no establece ni sustenta las bases teóricas de su 

propuesta, así como tampoco explicita una metodología que la soporte. 



37  

Al centrarse solamente en los aspectos de la construcción de instrumentos, quedan 

excluidos varios aspectos de la Organología en relación con las cuestiones 

etnológicas. Sin embargo, la Etnolaudería deviene rubro a considerar dentro de una 

propuesta más abarcadora, holística e integradora que contemple las variables 

antropológicas de la ciencia organológica. 

Durante la última década, a nivel internacional, se han presentado varias propuestas 

que abogan por replantear los objetivos, perspectivas y métodos de la Organología 

tradicional (Rossi, 2017). Con este fin, han surgido nuevos nombres que suscitan una 

revisión de cambios de paradigma: 

➢ Nueva Organología (Proceedings,2001 y Roda, 2007) 

 
➢ Organología Vivida (Hoosmanrad,2004) 

 
➢ Organología Cultural (Johnston, 2008) 

 
➢ Organología Crítica (Dolan, 2013) 

 
➢ Organología Biográfica (Hoosmanrad, 2016) 

 
Estas perspectivas presentadas fomentan el debate sobre la identidad y propósito de 

la Organología, así como su relación con otras disciplinas que se ocupan de la 

interpretación de la cultura humana a través de los objetos; ya que por lo general se 

centra en los aspectos físicos de sus fuentes excluyendo otros aspectos relevantes 

de la experiencia humana. Estas contribuciones ontológicas han generado 

escepticismo entre el ámbito académico, por lo que se encuentran en constante 

revisión y debates metodológicos, lo que ha traído como consecuencia que ninguna 

se haya legitimado aún como única alternativa cognoscitiva a un campo emergente 

del saber social. 



38  

En cada una de estas propuestas, se intenta reflejar el vínculo de los instrumentos 

con los sujetos involucrados en su desarrollo y también se pretende establecer 

nuevos conceptos semánticos y semióticos sobre estos medios sonoros. Si se 

establecen sólidas bases epistemológicas y se brindan argumentos teóricos y 

herramientas metodológicas para su estudio y comprensión, la Etnorganología puede 

fungir como conducto holístico que integre los aspectos etnográficos y culturales que 

giran en torno a los instrumentos. De esta manera, se amplía la visión sobre el 

instrumento musical y su significado, además de que permite articular con mayor 

profundidad su vínculo con el sujeto y el contexto en el cual se desenvuelve. 

Según Libin (2009), cualquier objeto que produzca sonido puede utilizarse en 

contextos musicales, por lo que es difícil definir lo que es un instrumento musical, 

puesto que ‘‘no son artefactos pasivos de los que emana el sonido’’ (Bates, 2012, p.3). 

Los instrumentos tienen diversas funciones y usos, ya que poseen varios significados 

en sus formas, materiales y en sus técnicas. Mendivil (2016) advierte sobre la 

necesidad de estudiarlos como herramientas para la producción y reproducción de la 

cultura y no como objetos inanimados, independientes de las vicisitudes de las 

sociedades en las cuales existen. 

Sobre la tendencia a concebir el instrumento en su forma objetual y los peligros que 

esto encierra, advierte Cea (2014): ‘‘no pueden contemplarse solamente como bienes 

materiales, por mucho que su presencia visual resulte impactante, ya sea por su 

monumentalidad o por la riqueza de su decoración; por lo que resulta imprescindible 

dar visibilidad a los instrumentos musicales como parte de la cultura musical y desde 

la praxis social’’ (p.17). 



39  

Más que objetos, son considerados por algunos investigadores como sujetos 

potenciales (Dawe, 2005 y DeVale, 1990) y agentes activos en la configuración de la 

vida sociocultural. Esta afirmación coloca a los instrumentos musicales en una 

posición de reveladores de múltiples informaciones y portadores de disímiles 

significados polivalentes; al ofrecer evidencias sobre sistemas de creencias, 

tradiciones, interacciones, economía, territorios, comunicación y otros 

comportamientos humanos. 

Al ser repositorios de valores, creencias y saberes, los instrumentos musicales se 

convierten en archivos que guardan implícitamente información histórica sobre 

innumerables temáticas. De esta manera, estos significados y discursos narrativos 

proyectados por los instrumentos sonoros desarrollan biografías y su importancia es 

vital para la reconstrucción histórica de migraciones y contactos interculturales, por lo 

que son fuentes vivas del conocimiento humano. 

Asimismo, se presenta la concepción del instrumento como herramienta cultural, 

portador de ideologías y significados. Además, devienen testigos históricos de 

acontecimientos, sobre quienes los construyen, los ejecutan y los escuchan (Mendivil, 

2016). Cada instrumento o artefacto productor de sonido es el resultado de un 

pensamiento y de una concepción, por lo que encierran disímiles valores y han 

marcado procesos estéticos y sociales. 

De esa forma, coadyuvan a explicar la sociedad y la cultura, pues al contener su 

esencia permiten no solamente la comprensión de los fenómenos musicales, sino que 

modifican las relaciones sociales y su poder simbólico condiciona determinados 

acontecimientos (DeVale, 1990). Este enfoque sobre instrumentos musicales brinda 

una visión antropológica de los mismos y una mirada holística que permite abordarlos 



40  

no solamente como objetos sonantes, sino como fenómenos complejos de las 

culturas. 

En cada actividad humana, los instrumentos musicales tienen diferentes funciones, 

usos y significados, en distintos contextos. El medio y las condiciones en las que se 

desarrollan influyen y condicionan los roles de los instrumentos sonoros, así como su 

relación con otros componentes socioculturales y artísticos. De igual manera, según 

sea la actividad con y en la cual se utilicen, determinará ‘‘su interpretación y función 

dentro de su propia cultura’’ (Brianza, 2023, p .3). 

Según Schaeffner (1936, citado en Cámara, 2004), los usos, funciones y significados 

de cada instrumento están directamente relacionados con el sistema de pensamiento 

y el contexto etnográfico que los han hecho nacer. Las funciones de los instrumentos 

musicales están relacionadas con el ámbito social en el cual se utilizan y en ‘‘las 

relaciones humano-divinas’’ (Hooshmandrad,2004, citada por Bates, 2012, p. 10). 

Estas funciones pueden ser religiosas, festivas, lúdicas, estéticas, de cohesión 

familiar, de guerra, entre otras; y ‘‘están determinadas por el valor de utilidad que se 

les otorga y varían a partir de las funciones de las músicas en sociedad’’ (Suárez, 

comunicación personal, 24 de enero de 2024). En cada una, cumple determinados 

objetivos y se recrean para ciertas actividades, determinadas por un conglomerado 

de cosmovisiones socioculturales cinestésicas que no siempre son perecederas, pues 

‘‘la función de un instrumento puede cambiar con el tiempo’’. (Libin, 2009, p. 13). 

Los usos de los instrumentos hacen referencia a las maneras y formas específicas en 

las que estos son ejecutados directamente, considerando ‘‘las concepciones y usos 

que le otorga la cultura al instrumento’’ (Herrera y Holguín, 2018, p. 166). Estos usos 



41  

están condicionados por las funciones, que determinan cuáles instrumentos escoger 

y cómo se ejecutarán, en dependencia de los objetivos y del medio en que se utilicen. 

En China, un conjunto de instrumentos musicales de viento y percusión son 

seleccionados para actos religiosos y funerarios celebrados en templos. El khen, 

instrumento de viento compuesto por largos tubos de bambú, está vinculado a 

espacios donde se promueven estilos y modos de vida saludables, por lo que se 

asocia a la función de cohesión familiar de Laos. UNESCO (como se citó en Bencomo, 

2021). La fujara y la gaita en Eslovaquia, son instrumentos de uso pastoril 

interpretadas específicamente en zonas campestres, en Alemania los órganos se 

utilizan para la liturgia cristiana y en conciertos de música clásica Como se ejemplificó, 

cada instrumento tiene un uso específico, determinado por la función que cumple en 

su contexto. 

Los instrumentos musicales también contienen significados que le otorgan los 

ejecutantes y la sociedad en general. Según Libin (2009), ‘‘los instrumentos musicales 

significan varias cosas para varias personas’’ (p. 17), y le otorga tal relevancia que 

continúa afirmando que ‘‘si queremos alentar a la apreciación y preservación de 

instrumentos, debemos explicar sus significados, no sólo sus funciones y usos 

musicales’’ (p. 17). En La vida social de los instrumentos musicales de Bates (2012), 

se asevera que existen significados simbólicos y afectivos en los instrumentos 

sonoros, basados en aspectos históricos, sociales y culturales. 

Lo simbólico se relaciona con elementos con los cuales los sujetos se identifican y 

con aspectos intangibles vinculados a los instrumentos en sí. Ejemplo de ello son los 

procesos de fabricación de los mismos, los cuales simbolizan tradiciones de carácter 

familiar y comunal, brindando cohesión social y fortaleciendo identidades culturales. 



42  

Asimismo, las prácticas de determinados instrumentos se encuentran asociadas a 

aspectos simbólicos, e incluso algunos instrumentos en sí se han convertido en 

símbolos que aparecen en escudos, banderas, sellos, documentos, llegando a ser 

considerados en ocasiones emblemas nacionales (Bencomo, 2021). 

Los significados afectivos se traducen en el vínculo emocional y espiritual que se 

establece entre los sujetos y los instrumentos musicales. Determinados instrumentos 

se consideran elocuentes para expresar el calor, la alegría y la historia de su 

comunidad. La interpretación de algunos instrumentos en ciertos modos y en 

determinados espacios, son portadores de mensajes sobre temas como la violencia, 

la camaradería, el amor, entre otros. Este conjunto de significados simbólicos y 

afectivos de los instrumentos musicales, constituyen valores que se le otorgan a los 

mismos y que estará condicionado por las creencias e ideologías de los sujetos, ya 

que ‘‘el significado de un instrumento puede estar plasmado externamente en su 

diseño, construcción o cuidado, o radicar en el terreno interno de una concepción 

cultural’’ (DeVale, 1989, p. 287). 

En su significación, los instrumentos musicales encarnan conceptos que establecen 

una conexión entre los ámbitos visual, auditivo, social y espiritual de la cultura. Al ser 

esta parte necesaria de la producción de la música y, a su vez, esta última deviene 

forma simbólica que transmite información en niveles no sólo lingüísticos, sino 

también de orden simbólico, entonces el instrumento es también un productor de 

signos sonoros y visuales en su contexto (Martínez, 2019). 

El contexto donde confluyen los instrumentos, define las concepciones y 

percepciones de cada uno de sus usos, funciones y significados. Para Schaeffner, 

(1936, citado por Landa, 2004), los instrumentos ‘‘están relacionados con el sistema 



43  

de pensamiento y el contexto etnográfico que los ha hecho nacer’’ (p.105), por lo que 

le otorga especial trascendencia a las construcciones ideológicas y antropológicas en 

los que estos se gestan. 

Al respecto, el etnomusicólogo norteamericano Alan Merriam (1964, citado en 

Cámara, 2004), aboga por una comprensión más amplia de la música, donde se le 

otorgue especial atención a su contexto etnológico:‘‘…nuestros intereses deberían 

dirigirse hacia una comprensión más amplia de la música, no sólo como estructura 

formal ni tampoco como algo aislado, sino como un fenómeno humano creativo que 

funciona como parte de la cultura, lo cual no excluye lo puramente histórico, 

estructural o estético, pero lo equiparo con lo etnológico’’ (p. 110). 

Chamorro (2003) concibe el contexto como las circunstancias y condiciones sociales, 

culturales, políticas e históricas en donde se sitúan ciertas acciones, procesos o 

acontecimientos. Tomando en cuenta esta afirmación, se puede entender que también 

el contexto geográfico determina el tipo de instrumento que se fabrica, pues las 

condiciones ambientales influyen en los materiales a utilizar para su construcción y 

en su concepción estética. 

El contexto histórico y político condiciona los cambios y las etapas por las que 

transitan los diferentes instrumentos, y los contextos socioculturales forjan la 

identidad, simbolismos, imaginarios y construcciones ontológicas que la sociedad y 

sus intérpretes le atribuyen. Sobre la pertinencia de conocer los contextos 

socioculturales, afirma Martínez (2019) que: ‘‘el instrumento en sí no dice todo, es 

necesario conocer los contextos culturales y sociales en que se crea y ejecuta para 

intentar la comprensión cabal de los sentidos posibles que encarna’’ (p. 66). 



44  

Sobre la relevancia del aspecto social para el estudio de los instrumentos musicales 

y como eje central, expresa Feld (1991): ‘‘[…] la organización melódica, métrica y 

tímbrica de los sonidos es tomada como indicador de la significación social del acto 

musical’’, por lo que el verdadero significado de los instrumentos no está propiamente 

en las notas, pues ‘‘el modo en que las notas se forman, se interpretan y se escuchan 

deriva siempre de una imposición social anterior’’ (p. 353). 

Es precisamente la sociedad la que le imprime el sentido al instrumento y del valor 

social otorgado a este, se derivan todos los demás aspectos técnico-musicales del 

mismo, pues ‘‘se considera el objeto como social, en tanto resultado de una cadena 

productiva que implica relaciones complejas’’ (Martínez, 2019, p.14). Es necesario 

entender a los instrumentos musicales como parte de un sistema holístico e 

integrador, el cual se relaciona e interactúa con otros elementos, puesto que están 

implicados dentro de una red de objetos y sujetos. 

La Organología, representada por los sistemas clasificatorios, no se plantea la 

relación objeto-sujeto en una práctica específica; y es precisamente el sujeto el que 

le proporciona al instrumento musical la característica social. Al respecto, la 

musicóloga cubana Ana Casanova en su obra Problemática Organológica Cubana 

(1988), resalta la importancia de esta relación en los estudios organológicos y exhorta 

a que se teorice con mayor profundidad, ya que considera pertinente abordar el papel 

del sujeto dentro del discurso musical y de las funciones sociales de los instrumentos. 

El museólogo inglés Gabriele Rossi (2017), describe cómo se ha percibido a la 

Organología como la disciplina que se centra en los aspectos físicos de sus fuentes, 

dejando a un lado la eventual ‘‘correlación de sus resultados con aspectos relevantes 

de la experiencia humana’’ (p. 3). 



45  

El papel del sujeto es primordial para el estudio, comprensión y desarrollo de los 

instrumentos musicales; por lo que es necesario obtener una visión multidimensional 

sobre la relación que se establece entre ellos. Con el propósito de revisar y analizar 

el vínculo objeto-sujeto, es imprescindible acudir a disciplinas como la Antropología, 

Sociología y la Psicología para sistematizar y abarcar cada aspecto etnográfico en 

esta relación. 

En aras de responder a la pregunta sobre el por qué algunos instrumentos están 

atrapados en una red alegórica de simbolismo y asociaciones simbólicas; el 

etnomusicólogo norteamericano Mantle Hood (1971) realizó organigramas que 

mostraban preocupación por aspectos básicos de las relaciones del instrumento con 

los individuos y la sociedad. Sin embargo, “la profusión de datos y códigos, además 

que unos tendrían que ser necesariamente ampliados, hacen muy complicado el 

manejo de este sistema” (Contreras, 1988, citado por Hernández, 2020, p.164). Estos 

organigramas tampoco transmiten la naturaleza dinámica y variable de las relaciones 

personales y sociales con los instrumentos. 

Martínez (2019), destaca el rol del intérprete que le otorga vida al instrumento cuando 

afirma que: ‘‘el objeto sólo será plenamente instrumento musical en el momento en 

que pase a un ejecutante… para lo cual no podemos escindir al objeto sonoro y 

musical de las personas que los construyen y tocan’’(pp.14-21). Cada instrumento es 

fruto de un cúmulo de historias protagonizadas y matizadas por los constructores, 

ejecutantes y sus receptores; por lo que es menester tomarlas en cuenta en la 

conformación y desarrollo de los instrumentos a través del tiempo. 

Estas historias transmiten relevantes informaciones que van más allá de narraciones 

lineales o cronologías que se incorporan en algunos estudios organológicos, 



46  

concernientes a la historiografía de los instrumentos; por lo que sería oportuno una 

profundización sobre las memorias de los sujetos involucrados en su devenir. De esta 

manera, los valores y creencias, saberes tecnológicos y estéticos, refieren historias 

sobre quienes los construyen, los ejecutan y los escuchan (Mendívil, 2016). 

Todos los conocimientos generados por constructores, ejecutantes y oyentes, 

devienen fuentes de información que involucran no solamente cuestiones sobre los 

instrumentos propiamente, sino que trasmiten saberes asociados a prácticas 

culturales, formas de vida y relaciones sociales. De esta manera, los conocimientos 

que encierran los instrumentos son extraídos al observar e inquirir en su relación con 

los individuos (Mendívil,2016), pues son precisamente los sujetos quienes posibilitan 

que los instrumentos sean herramientas para la producción y reproducción de la 

cultura. 

Tanto los géneros musicales como el repertorio musical, son productos de la 

combinación de varios instrumentos musicales, y fruto del imaginario de creadores y 

compositores. Estos procesos creativos conducen a una simbiosis entre el objeto y el 

sujeto, en los cuales ocurren flujos transversales que devienen resultados de esa 

interacción. En cuanto al género musical, Baily (1977, citado en Bates, 2012), 

comenta que los tipos de música se adaptan a los instrumentos con los que se tocan 

habitualmente y sugiere que el instrumento ha dado forma a la música, ya que este 

condiciona al género. Este autor, les otorga el poder y control a los medios sonoros 

como ejes centrales de la música y cómo la relación entre su cinestesia y morfología 

influyen directamente en la naturaleza del género musical. El intérprete media entre 

el instrumento y el repertorio, que a su vez posibilitan el establecimiento formal de 

géneros musicales; por lo que es figura que orienta y establece este conjunto técnico- 

sonoro. 



47  

El cuerpo humano es esencial para la interpretación de cualquier instrumento musical, 

ya que manos, boca y otras partes están involucradas en los procesos de ejecución. 

Profundizar e investigar sobre la anatomía del cuerpo y la Ergonomía permite el 

acercamiento al binomio sujeto-objeto y entender las dinámicas que marcan este 

vínculo. Ante las preguntas sobre el por qué algunos instrumentos requieren 

determinadas posiciones ergonómicas, las razones por las cuales existe resistencia 

a la adopción de posiciones ergonómicas y qué dice esa resistencia sobre las 

relaciones entre instrumento y ejecutante, han suscitado investigaciones sobre estas 

cuestiones, por lo que ha sido necesario recurrir a la Antropología Física o Biológica 

en aras de develar dichas preguntas. 

El trabajo de la etnomusicóloga canadiense Regula Qureshi fue el primero en conectar 

los estudios antropológicos del cuerpo con el dominio de los instrumentos y los 

sonidos instrumentales. Para la autora, los instrumentos sonoros pueden transformar 

mentes y cuerpos, afectando los estados mentales tanto como las articulaciones, 

tendones, la ergonomía y la interacción social, pues ‘‘la euforia que provoca el tocar 

los instrumentos se siente a nivel físico, emocional y a niveles sociales’’ (Dawe, 2005, 

citado por Bates, 2012, p. 368). 

Los instrumentos musicales reciben el nombre de las partes del cuerpo, por lo que 

algunos se encuentran antropomorfizados. Partes de instrumentos de cuerdas como 

guitarras, arpas, rabeles, reciben nombres como cabeza, pescuezo, garganta, nariz, 

hombros, caderas, nalgas, panza, pecho, cintura, costillas, espalda, cara, boca, ceja 

y palma. Estas asignaciones otorgadas, ‘‘enmarcan al instrumento en otra lógica 

cultural diferente con la manera de relacionarnos con los objetos materiales y las 

cosas’’ (Hernández, 2020, p.170). 



48  

Tal es la relevancia del cuerpo para los instrumentos, que incluso muchas técnicas 

constructivas se realizan con y a través del cuerpo de sus fabricantes. Las formas de 

ejecución también se encuentran condicionadas por las características del cuerpo 

humano y del instrumento que se interpreta, ya que las posturas y maneras que 

adoptan los músicos dependen de la constitución morfológica del instrumento, y 

también el intérprete acomoda y reestructura el propio instrumento según sus 

condiciones fisiológicas, para lograr una mejor interpretación. De esta manera, se 

puede comprobar el estrecho vínculo entre el cuerpo y el instrumento, donde median 

saberes y constructos estéticos, físicos y psicosociales. 

Los sentimientos y emociones que provocan los instrumentos, así como los efectos 

en lo sensorial y psicológico de los sujetos, constituyen elementos inmateriales y 

espirituales que matizan y articulan la relación objeto-sujeto. El sonido que se genera 

de los instrumentos musicales influye en los estados emocionales de quienes lo 

ejecutan y lo escuchan, así como pueden ‘‘llegar a afectar y transformar 

profundamente a las personas’’ (Bates, 2012, p. 9). 

Además del poder que ejercen en los ámbitos neurofisiológicos, repercuten en los 

rasgos de personalidad de los intérpretes. Ante la duda de la existencia de la relación 

entre la ejecución de un determinado instrumento y los rasgos de personalidad, se 

han realizado investigaciones y estudios al respecto, puesto que marca las formas de 

pensar, sentir y actuar de sus ejecutantes. La personalidad, entendida como los 

rasgos y disposiciones relativamente perdurables que a lo largo del tiempo se han 

consolidado hasta constituir un patrón que lo distingue de individuos (Sarnoff, 1962), 

se relaciona con la elección y preferencia de determinados instrumentos. 



49  

Estos estudios sobre el vínculo personalidad-instrumento, arrojaron como resultados 

que existe una asociación significativa entre el sexo de los sujetos y la elección de 

ejecutar determinados instrumentos musicales, que los rasgos de la personalidad 

influyen en la afinidad hacia algunos instrumentos más que otros y que hay diferencias 

significativas entre los factores de personalidad y las familias instrumentales. En el 

caso de los extrovertidos, generalmente eligen los instrumentos de viento y los 

introvertidos lo de cuerda (Lemos, 2020). 

También las características de estos condicionan su selección, por ejemplo, las 

mujeres tienden a escoger la flauta por lo dulce de su timbre, mientras que los 

hombres seleccionan mayormente la trompeta por su registro sonoro (Lemos, 2020). 

Sin dudas, existe una relación transversal y proporcional entre la personalidad y el 

instrumento, ya que esta influye en la selección de este, pero el instrumento y sus 

características condicionan su elección por parte de los intérpretes. 

Respecto a la relación sujeto-objeto en el universo musical, la condición generadora 

del emisor, la ejecución y morfología del instrumento determina su resultado sonoro. 

De ahí, la importancia de visualizar la información concerniente a su simbolismo 

implícito, la colocación respecto al ejecutante, la posición, la influencia de la acústica 

del instrumento con los receptores y las características propias del mismo (Contreras 

y Barboza, citado en Rodríguez, 2011). La constitución material, las connotaciones 

simbólicas y el sujeto que ejecuta el instrumento constituyen tres aspectos de la 

clasificación organológica (Rodríguez, 2011), que van más allá de esta disciplina, 

pues precisan de análisis antropológicos y de descripciones etnográficas. 

En su obra ¿Qué tan musical es el hombre? (2003), el etnomusicólogo y antropólogo 

inglés John Blacking considera que la música es el producto del comportamiento de 



50  

los grupos humanos y que es sonido humanamente organizado, otorgándole especial 

relevancia al rol del hombre en cualquier fenómeno musical existente. De esta 

manera, el autor les confiere mayor importancia a las actividades del hombre hacedor 

de la música que a los particulares logros musicales de éste, pues resalta el papel del 

hombre en la sociedad y la cultura como eje principal, por encima de los constructos 

musicales que crea en sí. 

El etnomusicólogo Alan Merriam (1964) propone tres campos para el estudio de la 

Etnomusicología los cuales pueden homologarse al de la Etnorganología. La 

conceptualización del instrumento musical; el comportamiento físico, verbal y social, 

así como el sonido musical como producto del comportamiento que lo produce, 

devienen los tres pilares para estudiar los instrumentos musicales desde una mirada 

multidisciplinaria. Como advierte Merriam (1964), estos campos están relacionados, 

pues sin los conceptos acerca de la música el comportamiento sobre ella no puede 

ocurrir y a su vez el sonido musical no puede ser producido. 

De esta manera, el etnomusicólogo establece una relación de interdependencia entre 

el fenómeno musical y la acción del hombre, ya que una no puede producirse sin la 

otra. Igualmente, sin la existencia de los instrumentos no pueden darse las acciones 

que se realizan con y en ellos, y sin la actividad del sujeto no es posible la producción 

que se genera a través de los instrumentos. 

Los objetivos de la Etnomusicología que establece Merriam (1964), permiten 

determinar las bases y propósitos de la Etnorganología, disciplina que deviene rama 

de la primera. Así, proporcionar un soporte técnico para el estudio de los instrumentos 

musicales como comportamiento humano, clarificar los tipos de procesos que derivan 

de factores antropológicos y musicológicos y mejorar el conocimiento de ambas 



51  

disciplinas (Musicología y Antropología) bajo la perspectiva común de los estudios 

comportamentales, pueden considerarse objetivos específicos de la Etnorganología. 

Luego de esta revisión teórica, es necesario definir lo que es la Etnorganología, para 

establecer una conceptualización que oriente las bases epistemológicas abordadas. 

Investigadores del proyecto de la Red de Museos de Etnología de Cataluña (2023), 

entienden la Etnorganología como las relaciones de los instrumentos con las personas 

y las diferentes actividades humanas. Según Pablo Suárez (comunicación personal, 

20 de octubre de 2023), es una mirada pluridisciplinar para el estudio de los 

instrumentos musicales y artefactos sonoros al interior de una práctica sonoro-musical 

en la cultura, donde se integran saberes históricos, sociales y culturales con 

perspectivas organológicas y etnográficas. 

Para el antropólogo Gilberto Jasso, es el estudio de los instrumentos de los grupos 

humanos en el tiempo y sus cambios (comunicación personal, 12 de febrero de 2024). 

Tomando en cuenta los criterios anteriores y las posturas ontológicas abordadas, es 

posible afirmar que, para la presente investigación, la Etnorganología es el estudio de 

los instrumentos musicales y de los sujetos involucrados en su interpretación, 

fabricación y gestión, desde un perspectiva procesual, histórica y sociocultural y 

desde una dimensión multidisciplinaria. 

El concepto de instrumento como objeto social, su relación con las actividades 

humanas en su contexto y su relación con los sujetos, devienen los tres rubros o 

constructos epistémicos que orientarán los fundamentos metodológicos de la 

Etnorganología. A continuación, se presenta una estructura para su estudio y análisis: 

1) Instrumento como objeto social 



52  

Ante la presentación de un instrumento musical, la primera acción a realizar es 

identificarlo para establecer una terminología del mismo; esto permitirá describirlo y 

clasificarlo. Estas acciones dependerán de una investigación sobre los orígenes del 

instrumento, donde se deberá trazar su historia en el tiempo y espacio donde se 

desarrolla. Seguidamente, se hará necesario definir otros aspectos técnicos como las 

afinaciones de cada uno, juntamente con sus respectivos análisis acústicos, que 

permitirán establecer cuestiones técnicas de los mismos. También es vital describir 

los materiales utilizados para fabricarlos y las técnicas constructivas, pues son 

herramientas que posibilitan su creación. 

Toda la información material que puede brindar el instrumento es fruto y resultado de 

su condición social, por lo que documentar cada proceso histórico en el cual haya 

participado reflejará intercambios y filiaciones culturales en sus respectivas regiones 

y sociedades. Asimismo, el papel del instrumento en los procesos de apropiación y 

resignificación, constituye testigo de eventos de transculturación y aculturación de los 

cuales ha sido parte y en los cuales ha estado involucrado. 

Los ensambles y conjuntos musicales donde participa cada instrumento, revelan 

cuestiones técnicas-sonoras de los mismos y también rasgos socioculturales. Es por 

esto que es sumamente importante llevar a cabo un análisis de las razones por las 

cuales se combinan dichas agrupaciones con determinados instrumentos y los 

motivos por los cuales se crean los formatos instrumentales, no solamente desde el 

punto de vista musicológico, sino también desde un enfoque sociológico. De igual 

modo, los géneros y estilos generados por cada instrumento musical o combinación 

instrumental deben ser localizados e identificados para establecer taxonomías 

genéricas. 



53  

2) Su relación con las actividades humanas en su contexto 

 
Las influencias externas determinan las diferentes actividades que circundan a las 

prácticas del instrumento musical. Estas influencias ambientales, geográficas, 

tecnológicas e ideológicas condicionan las acciones artísticas y culturales que se 

realizan con y sobre los medios sonoros. El registro de dichos aspectos en cada una 

de estas acciones, posibilitará la comprensión de estos fenómenos y permitirá 

establecer comparaciones entre estas, en aras de profundizar en las causas que 

influyen en cada área donde los instrumentos musicales están involucrados. De igual 

modo, será necesario comparar los géneros musicales que protagonizan los 

instrumentos musicales, con el objetivo de conocer y sistematizar sus similitudes y 

diferencias. 

A través del tiempo, los fenómenos musicales protagonizados por los instrumentos 

atraviesan modificaciones por diversos motivos. De ahí, la pertinencia de documentar 

no sólo el instrumental, sino también aspectos relacionados con los procesos de 

cambio de las tradiciones musicales, puesto que permitirá registrar dichas 

transformaciones organológicas y musicológicas. 

La distribución geográfica en la que se encuentra cada instrumento debe ser descrita 

para obtener una caracterización de la región que incluya su configuración y 

toponimia, demografía, condiciones climáticas, vegetación, flora y fauna. También es 

importante realizar una caracterización cultural que refleje la lengua, la religión, el 

arte, la culinaria y las tradiciones de dicho territorio. Conocer estos aspectos permitirá 

obtener los conocimientos sobre el medio y las condiciones en las cuales se 

desarrollan los diferentes instrumentos musicales. 



54  

Para el estudio de cada medio sonoro, es fundamental definir los usos y funciones de 

cada uno en sus respectivos contextos sociomusicales. Para ello, se sugiere diseñar 

una tabla digital u organigrama donde se añadan estas categorías, que permitirán un 

análisis más profundo sobre estos aspectos. De igual forma, los significados y las 

connotaciones simbólicas de los instrumentos, percibidos por sus ejecutantes, 

constructores y la sociedad en general, deben incorporarse a este conglomerado 

ontológico puesto que los simbolismos y significados que encierran los instrumentos 

musicales son necesarios para su percepción e identidad. 

3) Su relación con los sujetos 

 
Registrar los datos de los sujetos involucrados en el desarrollo de los instrumentos 

musicales, así como todos los aspectos que describan dicho vínculo, permitirá 

obtener los conocimientos etnográficos necesarios para los estudios 

etnorganológicos. Primeramente, se establecerán las siguientes categorías para la 

sistematización de información: 

a) Construcción: 

 
. Causas que determinan la creación de instrumentos musicales 

 
. Razones por las cuales seleccionan determinados materiales 

 
. Motivos por los cuales deciden nombrar a las partes de los instrumentos de esas 

maneras 

. Razones por las cuales utilizan determinadas técnicas constructivas 

 
. Cosmovisiones sobre la construcción de instrumentos musicales 

 
b) Ejecución: 



55  

. Motivaciones para interpretar determinados instrumentos musicales 

 
. Fortalezas y debilidades técnicas de los ejecutantes 

 
. Formas de ejecución y razones por las cuales se llevan a cabo de maneras específicas 

. Procesos emocionales por los cuales atraviesan los intérpretes 

 
. Rasgos peculiares y distintivos de ejecución 

 
c) Composición: 

 
. Razones por las cuales se eligen determinados instrumentos para ciertas 

composiciones musicales 

. Estilos, géneros y formas musicales creados para instrumentos específicos 

 
. Motivaciones para componer 

 
De los constructores, intérpretes y compositores se obtendrán los siguientes datos: 

 
- Nombre 

 
- Edad 

 
- Género 

 
- Fecha de nacimiento 

 
- Formación académica o lírica 

 
En cuanto a la relación sujeto-objeto se debe registrar los siguientes aspectos: 

 

• Procesos de transmisión 

 

• Concepciones estéticas sobre el instrumento 



56  

• Sentimientos y emociones que genera el instrumento 

 

• Consecuencias que provoca el estudio de los instrumentos para 

la mente humana 

• Ergonomía (características físicas del sujeto y del objeto) 

 
Muchos instrumentos musicales se utilizan en más de un género o estilo musical, por 

lo que es el resultado de ese vínculo entre el objeto y su creador. En cada una de 

estas formas musicales, el instrumento sonoro desempeña determinados roles por lo 

que establecer una comparación entre estos, permitirá decodificar los elementos que 

caracterizan los aspectos musicológicos y etnográficos de la relación instrumento- 

género musical. 

Todos estos constructos epistémicos que conforman la Etnorganología, deben 

compilarse a través de los documentos, que devienen testimonios de la actividad 

humana fijada en un soporte perdurable. En el documento musical iconográfico (que 

incluye representación gráfica de escenas musicales), se plasmarán diversas 

acciones y actos que reflejen la relación entre los instrumentos y los sujetos, así como 

también imágenes de los instrumentos musicales en sí. A través de los documentos 

relativos a la gestión de la actividad musical se representarán los rubros 

etnorganológicos en correspondencias, actas, inventarios, nóminas y libros. En los 

documentos relativos a la difusión de la actividad musical, se reflejarán todos los 

eventos que tengan por finalidad el difundir a los instrumentos musicales como objetos 

sociales, sus distintas actividades en determinados contextos y su interacción con los 

sujetos. 



57  

Sentadas las bases de esta propuesta teórica-metodológica, se hace necesario 

aplicarla. Para ello se seleccionará un instrumento musical de cuerdas pulsadas de 

México, la quinta huapanguera. 



58  

CAPÍTULO 2: La quinta huapanguera vista desde la Etnorganología 

 
En este capítulo se pretende realizar un análisis de la quinta huapanguera aplicando 

la propuesta teórica-metodológica de la Etnorganología expuesta en el capítulo 1. 

Para ello será necesario describir las regiones donde se utiliza este instrumento 

musical, atendiendo a los criterios culturales de la lengua, la religión, el arte, la 

gastronomía y las tradiciones. Posteriormente se llevará a cabo un análisis de la 

quinta huapanguera desde perspectivas musicológicas, donde se centrará la atención 

en sus características desde el punto de vista organológico. Finalmente se tomarán 

en cuenta los aspectos etnográficos que circundan a la quinta huapanguera, donde 

los sujetos involucrados en su interpretación, construcción y gestión constituyen el 

principal renglón de análisis. 

2.1 Caracterización cultural de la Huasteca Potosina, la Zona Media de San Luis 

Potosí y la Sierra Gorda 

La quinta huapanguera es un instrumento musical de cuerdas pulsadas típico de 

México, específicamente de la región Huasteca, que comprende el norte de Veracruz, 

el sur de Tamaulipas, el sureste de San Luis Potosí, el norte del Puebla, el este de 

Hidalgo y, en mucha menor medida, comprende algunas zonas de los estados de 

Querétaro y de Guanajuato. También se utiliza en la Zona Media de San Luis Potosí, 

que incluye los municipios de Alaquines, Cárdenas, Cerritos, Ciudad del Maíz, Ciudad 

Fernández, Lagunillas, Rayón, Rioverde, San Ciro de Acosta, San Nicolás Tolentino, 

Santa Catarina y Villa Juárez. De igual manera, se encuentra presente en la región 

de la Sierra Gorda, perteneciente al estado de Querétaro y pequeñas regiones en los 

estados de Hidalgo, San Luis Potosí y Guanajuato. 



59  

La caracterización geográfica y cultural son premisas esenciales para llevar a cabo 

descripciones etnográficas, por lo que también deviene componente de la 

metodología propuesta en la Etnorganología. Para la descripción de los rasgos 

culturales de cada región donde se utiliza la quinta huapanguera, se seleccionará la 

lengua, la religión, las actividades socioeconómicas, las tradiciones, la gastronomía y 

las manifestaciones artísticas predominantes. Cada estado que integra la Huasteca 

posee distintas características tanto geográficas, como climáticas, sociales, 

culturales, lingüísticas, por lo que ‘‘se puede hablar de una gran variedad de 

tradiciones realizadas como fiestas patronales, música, comida, etcétera, todas ellas 

realizadas en contextos diferentes’’ (Barrera, 2015, p.67). 

La Huasteca Potosina se ubica al oriente del estado de San Luis Potosí, a unos 242 

kilómetros de la capital. Esta región colinda al norte con el estado de Tamaulipas, al 

sur con Hidalgo y Querétaro, al este con el estado de Veracruz y al oeste con la Sierra 

Madre Oriental (Anexo 1). Afirma Gallardo (2004) en Huastecos de San Luis Potosí, 

que en este territorio conviven las etnias teenek, nahuas, pames y también mestizos. 

Los teenek habitan principalmente en los municipios de Aquismón, Tanlajás, 

Tampacán, Ciudad Valles, Huehuetlán, San Antonio y Tancanhuitz de Santos. Los 

nahuas, por su parte, se encuentran asentados fundamentalmente en los municipios 

de Tamazunchale, Axtla de Terrazas, Xilitla, San Martín Chalchicuautla y Coxcatlán, y 

los pames en el municipio de Tamasopo. Estos grupos estuvieron distribuidos 

mayoritariamente en pueblos, misiones, haciendas, ranchos, estancias y barrios 

(Martínez y Leiva, 2022). 

Las condiciones naturales comprenden una topografía irregular con elevaciones 

montañosas y zonas bajas, los climas van desde uno semicálido con lluvias todo el 

año a cálido con lluvias en verano. Complementando, ‘‘En cuanto a la vegetación y 



60  

uso de suelo, se presentan áreas boscosas (sobre todo hacia las elevaciones), con 

selvas altas y medianas perennifolias, así como pastizales naturales, otras porciones 

de pastizales cultivados y agricultura de temporal con terrenos específicos de 

agricultura de riego’’ (Bonilla y Gómez, 2013, p.117). 

La riqueza cultural de la Huasteca Potosina se expresa en una diversidad de 

expresiones que evidencian los valores materiales e inmateriales de esta región. El 

Sistema de Información Cultural del Gobierno de México (2020), establece que el 

idioma huasteco o tének es una lengua mayense que se habla en la zona 

mencionada, además del náhuatl, la lengua pame y el castellano. En su estudio de la 

región, Urquijo (2008) señala que: ‘‘Desde mediados del siglo XX, religiones alternas 

al catolicismo popular practicado por los teenek se han hecho presentes en la 

Huasteca Potosina. Entre las iglesias más sobresalientes están los grupos 

evangélicos de diversas variantes, particularmente la Luz del Mundo y los testigos de 

Jehová’’ (p.96). 

En Huastecos de San Luis Potosí: pueblos indígenas del México Contemporáneo, 

Gallardo (2004) describe las cosmovisiones religiosas que históricamente han 

caracterizado a los habitantes autóctonos de esta zona: ‘‘Se cree que todo lo que está 

sobre la tierra tiene un espíritu y que la tierra es un organismo vivo que respira y tiene 

capacidad de sentir’’ (p.10), por lo que se le otorga especial significación a la tierra y 

todo lo que representa. Las concepciones sobre sus creencias marcan y definen 

generalmente sus tradiciones y expresiones, ya que devienen reflejo de dichas 

construcciones ideológicas. El Xantolo, fiesta en honor a los muertos en la que se 

cree que las ánimas entran en comunión con sus familiares, constituye una de las 

prácticas más antiguas de la Huasteca (Jurado, como se citó en Hernández, 2016). 



61  

Esta celebración es descrita por la antropóloga mexicana Patricia Gallardo Arias 

(2004): 

Se trata de un rito colectivo que consiste en una misa, y también hay 

intercambio de comida, danzas y música. Se prenden velas y se sahúman 

con copal las tumbas y los alimentos: tamales, adobos, tortillas, chocolate, 

café, aguardiente y refrescos. La fiesta termina en los cementerios; una vez 

limpias, sobre las tumbas se colocan arcos floridos, después de lo cual se 

les ofrecen a los fallecidos los deliciosos platillos, las danzas y la música 

huasteca(pp.11-12). 

Según Pérez y Ruvalcaba (2003), en la compilación ¡Viva la Huasteca! Jóvenes 

miradas sobre la región, de acuerdo con la terminología indígena, existe una 

subdivisión de los géneros narrativos que conforman la tradición oral nahua: los mitos 

y leyendas son clasificados como historias o tlen uajkajki panok (lo que pasó antes) y 

los demás textos como cuentos o tlajpoualisti (palabras para conversar o algo que 

cuentan los labios). Los temas de estos textos son el origen del mundo, las plantas, 

los animales, amenazas a la supervivencia de las comunidades y anécdotas de la 

vida real: 

Estas historias se transmiten en el seno familiar, donde un narrador 

comienza a relatar los sucesos a petición de un miembro de la familia o de 

un visitante… las demás personas presentes escuchan la narración, agregan 

detalles o comentarios, critican al narrador, preguntan por un dato específico 

o expresan su conformidad y acuerdo con el narrador y de esa forma lo 

estimulan a continuar con su versión. Nuevamente se crea y recrea la historia 

entre los diferentes miembros de la familia (p.149). 

 
 

 
La tierra constituye la base de sustento de los campesinos y el factor necesario para 

la actividad agrícola, por lo que está cargada de toda clase de significados simbólicos. 

Por estas razones, se realizan rituales relacionados con la siembra, que se entrelazan 

con los símbolos de fecundidad, ya que la tierra se identifica con una mujer. Sobre 

esta práctica cultural, señala Ávila y Plata (2016): ‘‘Un elemento necesario de cada 



62  

ofrenda es una cruz de madera adornada con flores, una o dos velas o veladoras 

colocadas en el centro de la milpa. Allá se hace un hoyo que simboliza el centro de la 

tierra, donde se echa aguardiente y tabaco, y se entierra un tlapatlaxtle (tamal 

grande), un tamal o al menos un huevo cocido’’ (p.215). 

Además de estas ceremonias se encuentran los ritos agrarios, los ritos curativos y de 

la buena suerte; así como los rituales de bendición de una casa nueva que practican 

regularmente los actuales habitantes indígenas de esta región. Para sus habitantes, 

mediante estas ceremonias y ritos se mantiene el equilibrio del mundo y les brindan 

la posibilidad de ofrendar el gran respeto que se profesa a los entes divinos. 

Asimismo, estas costumbres forman parte integral de la ecología sagrada, pues 

contribuyen a la transmisión del conocimiento local del ámbito natural-cultural 

(Hernández, como se citó en Ávila y Plata, 2016). 

Los productos de la tierra y su elaboración, los alimentos y el proceso de comer, así 

como los conocimientos que, usados para ello, ‘‘constituyen un acto de comunicación 

en el cual los humanos utilizan ciertos códigos culturales’’ (Piotrowska, como se citó 

en Ávila y Plata, 2016, p.207). Uno de los elementos más importantes en la vida 

cotidiana y ceremonial de las comunidades es el maíz, pues juega el papel principal 

en el proceso de preparar los alimentos. Quevedo, Cervantes, Noriero y Zepeda 

(2017), describen el proceso de elaboración: 

La semilla criolla de maíz es selecta por el tamaño, color y aspecto de 

sanidad del elote, es decir, los maíces “más bonitos” -aseguran los 

informantes- se utilizan para semilla, seleccionan los granos del centro ya 

que los de los extremos poseen menor tamaño; la semilla se “cura” 

mediante un proceso de secado al sol y se almacena al humo para evitar 

que sea infectada de insectos; el resto de la cosecha se destina al consumo 

humano en platillos típicos (pp.8-9). 



63  

Esos platillos típicos cuya base de alimentación es el maíz son las tortillas, tamales, 

zacahuil, bolimes, bocoles, entre otros. Sobre estas comidas explica Gallardo (2004): 

Los bocoles son una especie de gorditas de masa, rellenos de frijoles, queso 

o carne; los tamales envueltos en hoja de plátano se hacen de masa con chile 

y carne; los llamados bolimes, especie de tamal grande, se consumen, de 

preferencia, durante las ceremonias y rituales. Con las tortillas, entre otras 

cosas, se hacen las enchiladas, rellenas de frijol, huevo o más chile. Los 

tamales se envuelven en tres tipos de hojas: de maíz, plátano y papatla. 

Mención especial merece el zacahuil, tamal que se cocina en un horno grande; 

se hace con masa de maíz y la mezcla de varios chiles, y se rellena con cerdo, 

res o pollo; este tamal, que mide alrededor de 40 centímetros de largo, se 

envuelve en hojas de plátano o de Papantla, se enrolla en tela a manera de 

bulto y se hornea. Un zacahuil es suficiente para alimentar a más de 30 

personas, y se consume sólo en las reuniones sociales, por motivos festivos 

o en los días de mercado. Se bebe café, agua de frutas y atoles. Para el 

consumo de carne, en las casas teenek se crían gallinas y cerdos, que, con 

frecuencia, se destinan a la venta. A los animales se les alimenta con las 

sobras de la comida y con granos de maíz. Las personas que pueden 

consumen carne o huevos en los días de fiesta, cumpleaños o celebraciones 

tradicionales, y si la producción es grande, pueden hacerlo una vez a la 

semana (pp.14-16). 

Además del maíz, se cultiva el frijol, el café, cítricos y caña de azúcar. En los últimos 

años se ha incrementado el consumo de productos industriales, azúcar refinada, 

refrescos, galletas y carne. Definitivamente, sus riquezas naturales y su variedad 

culinaria son testimonio de un antiquísimo legado de conocimientos. Asimismo, la 

Huasteca Potosina alberga un cúmulo de expresiones artísticas que simbolizan el 

devenir histórico y sociocultural de esta región. 

La alfarería, realizada principalmente por mujeres, responde a condicionantes que 

tienen su origen en modos de vida muy antiguos, por lo que constituye un puente 

entre las tradiciones ancestrales y las necesidades de vida actuales. Además de su 

uso cotidiano, juega un papel importante en la celebración del Xantolo y de la Semana 

Santa. Para esta actividad utilizan en primer lugar materias primas de origen mineral 



64  

y vegetal, de origen animal en segundo y en tercer lugar los productos 

industrializados, ya sea como materia prima del producto, como instrumentos de 

trabajo o como combustibles. Los productos minerales y vegetales como la arcilla, las 

arenas de distintas tonalidades y la leña para la cocción, por proceder del entorno 

natural inmediato, son los más empleados, lo que además significa un menor costo 

de producción. 

La alfarería destinada a usos ceremoniales se pinta con pintura de aceite comercial, 

‘‘…así, podemos observar copaleros, candeleros zoomorfos de las más variadas y 

graciosas figuras, floreros, sahumerios, silbatos, juguetes, y otros objetos, pintados 

con tintes al aceite en colores azul, rojo, verde, amarillo o negro’’ (Vergara, 2009, p.8). 

Además de la alfarería, sus pobladores desarrollan la talabartería, carpintería y 

ebanistería; destacándose los productos de vela, cestería y coronas de flores de 

papel. 

La danza tiene un especial significado para esta región, pues ‘‘influye en la percepción 

y aprehensión del mundo, en su estructuración y continua reestructuración, y es una 

de las prácticas culturales que revelan la concepción que un grupo social tiene acerca 

de diversos conceptos de su vida, del entorno, del tiempo, del espacio’’ (Limón, como 

se citó en Plata y Ávila, 2016, p.465). La danza ritual de los voladores es una 

manifestación ancestral realizada en México no sólo por totonacos y tepehuas del 

estado de Veracruz, sino también por nahuas de Hidalgo, de Puebla y teenek de la 

Huasteca Potosina. 

Es en el municipio de Tancanhuitz donde se encuentra en la actualidad el centro 

ceremonial de los voladores, acto que se divide en cuatro partes primordiales. En la 

primera se observa a los danzantes salir al monte en busca del árbol al que llaman 



65  

palo volantín o palo del volador, que servirá de mástil por el cual ascenderán hasta la 

cúspide de trece o más metros de altura. La segunda parte del ritual se lleva a cabo 

en el centro ceremonial a donde ha sido llevado el tronco. Ahí uno de los voladores 

realiza marcas circulares con aguardientes sobre la tierra, delimitando el espacio que 

ha de perforarse para erigir el palo, el cual yace recostado sobre el piso para facilitar 

el amarrado de la cuerda que hará de escalera; una vez levantado, en la punta 

colocan un artefacto llamado manzana o chomol, que es el mecanismo que permite 

hacer girar las cuerdas cuando se inicia el vuelo. 

La tercera etapa de la ceremonia es cuando los voladores aparecen ataviados con un 

gorro rojo de forma cónica hecho de plumas, y en las manos sostienen un atado de 

plumas de águila como una suerte de extensiones para simular las alas. En esta etapa 

del ritual hay otras danzas que tienen lugar sobre la tierra; por ejemplo, la danza 

colorada en la que participan hombres y mujeres formando dos círculos concéntricos. 

La cuarta y última etapa es indicada por el cocimiento del tamal, en la cual los 

danzantes regresan y bailan alrededor del montículo antes de desenterrarlo; la 

comida ritual es llevada a la cueva sagrada donde continúan las ofrendas que se 

hacen a los danzantes. El ritual de los voladores representa la renovación permanente 

del cosmos ante su propio desgaste (Rocha, como se citó en Plata y Ávila, 2016). 

La danza de Xochitinej enuncia mediante su actuación simbólica una manifestación 

que adscribe culturalmente a la comunidad entera y refuerza ideales históricos y 

sociales en cada presentación. Cojolapa, comunidad rural del municipio de 

Tamazunchale, es uno de los espacios donde se realiza esta danza, conformada por 

tres personajes: el Cuatiltic, que es el capitán de la agrupación; el danzante Malintzin; 

y los demás integrantes, que son los danzantes xochitinej (Limón, como se citó en 

Plata y Ávila, 2016). 



66  

A esta danza la compone un aproximado de sesenta piezas musicales, que danzantes 

y músicos interpretan a lo largo de doce horas de participación continua, del 

anochecer al amanecer, donde siguen un patrón de presentación que tiene que ver 

con el antes y después de la medianoche, y con la complejidad en las evoluciones de 

los planos coreográficos. En Nuevas coordenadas del territorio huasteco desde la 

historia, la arqueología, el arte y los rituales, se describe su conformación: 

La organización del grupo responde a un ya bien cimentado esquema 

jerárquico, donde hay un representante que se encarga de las relaciones 

sociales, atención a las invitaciones y guía del conjunto; un maestro, que 

tiene como responsabilidad la enseñanza de la danza a nuevos miembros; 

además de estar al tanto de aspectos como el cuidado de los trajes, la 

comunicación con los músicos y la preservación de la narrativa oral que 

sustenta a la manifestación; dos líderes delanteros, que son los danzantes 

con más experiencia y a los cuales los demás siguen al momento de las 

participaciones; y un líder de música, que mantiene informados a sus 

compañeros de las actividades y necesidades de la agrupación(Limón, como 

se citó en Plata y Álvarez, 2016, p.472). 

Danzar Xochitinej es un acto simbólico de reflexividad social, una necesidad 

existencial que registra el paso del ser humano en este mundo, donde contribuyen al 

equilibrio dinámico del cosmos, y subliman el cuerpo como centro del universo. De 

manera general, sus mitos y danzas devienen mecanismos de escenificación del 

saber local y ejemplos de la no separación entre la naturaleza, la sociedad y lo 

sagrado (Plata y Álvarez, 2016). 

La música es sin dudas una manifestación preponderante en la Huasteca Potosina, 

con una riqueza de estilos sonoros y cuna de oficios relacionados con la construcción 



67  

de instrumentos musicales. El huapango o son huasteco es el género que caracteriza 

y distingue a la región, aunque existe un gran consumo de música de rock, norteña, 

ranchera, jalisciense, mariachi, corridos, pop, disco, grupera, jarocha, salsa, trova, 

bolero, cumbias (Bolaños, 2015). 

El oficio de la construcción y reparación de instrumentos musicales, conocido como 

laudería, es una práctica muy arraigada en la región, específicamente en la 

comunidad de Texquitote, en el municipio de Matlapa. Catalogada como tradición 

laudera huasteca, en la actualidad sigue viva y en movimiento, transmitiéndose entre 

los miembros de la comunidad, conforme a sus propios códigos culturales. Los 

instrumentos musicales utilizados en el huapango (música de fiesta) como la quinta 

huapanguera, la jarana y el violín; y los utilizados en la música de la costumbre (de 

carácter ritual) como arpas, rabeles y cartonales, son elaborados en comunidades 

como la mencionada. También se fabrican guitarras sextas, requintos, guitarrones y 

tololoches (Hernández, 2016). 

Los procesos constructivos, las técnicas utilizadas, las concepciones estéticas y 

éticas sobre los instrumentos, así como todo el conglomerado simbólico y espiritual 

inherente a su creación, devienen elementos destacados dentro del amplio crisol 

cultural de la Huasteca Potosina. 

La Zona Media de San Luis Potosí colinda al Norte con el estado de Tamaulipas, y al 

Sur con Querétaro, al Este con la Huasteca Potosina, y al Oeste con la Región Centro 

de San Luis mientras que, hacia el rumbo del noroeste, limita con el Altiplano Potosino 

(Anexo 2). Según la Secretaría General de Gobierno de San Luis Potosí (2022), la 

Zona Media se ubica en un terreno muy accidentado ya que se encuentra entre dos 

sierras de gran tamaño, y ante pequeños sistemas montañosos de tan sólo unos 



68  

kilómetros de largo. La altura de esta región puede oscilar entre los 840 msnm en 

zonas como se observa en el valle del Río Verde, hasta poco más de 1,600 msnm en 

partes serranas de los municipios de Alaquines, Cárdenas y Ciudad del Maíz. Al 

respecto,Monroy señala, (citada en Parra, 2007, p.16): 

las llanuras de la Cuenca del Rioverde en la Región Media de San Luis Potosí, 
están delimitadas por numerosas serranías: al oeste por la Sierra de Álvarez y la 
Sierra de Huaxcamá, al noroeste por las estribaciones de la Sierra de 
Guadalcázar, al norte por el Cerro Veteado, al este por las estribaciones de la 
Sierra Madre Oriental, al sureste, sur y suroeste por las derivaciones de la Sierra 
Gorda con sus nombres locales como Sierra de las Lágrimas, Cerro del Conche, 
Sierra del Jabalí, de San Diego y Cieneguillas. 

 
 

 
El clima de esta porción del estado potosino predominante es seco estepario 

y templado lluvioso, con una temperatura promedio de 19,58° al año, pudiendo 

alcanzar temperaturas de 50° en verano y en contraparte pudiendo caer por debajo de 

los 0º en algunas zonas. Los tipos de flora existentes son los de mezquital 

extradesértico, el matorral submontano, encinar y pinar. La fauna de esta zona se 

compone de la codorniz, guajolote silvestre, tlacuache, comadreja, tlalcoyote, gato 

montés y venado cola blanca (Parra, 2007). 

En el plano de la diversidad lingüística, la lengua pame o xi’ui se habla en varias 

localidades de esta región, además del castellano. Es importante reiterar que no hay 

sólo un idioma pame, sino al menos dos: pame del norte y pame del sur; este último 

aparentemente ha desaparecido a pesar de que a principios del siglo XX se hablaba 

también en el estado de Hidalgo. El pame del norte, que es el que se habla 

actualmente en toda la región xi'úi, y el cual se divide en dos variantes: el de las áreas 

de Ciudad del Maíz, Alaquines y La Palma, y el del área de Santa María Acapulco. La 

religión predominante es la católica y en segundo término la protestante (Coordinación 

Estatal para el Fortalecimiento Institucional de los Municipios, 2009). 



69  

Derivado de sus recursos naturales, las actividades agropecuarias son el sustento de 

la gran mayoría de la población, centradas en la agricultura de riego y de temporal, 

así como la ganadería de bovinos productores de carne. Los cinco principales cultivos 

cíclicos, con base en su valor comercial, son: elote, tomate rojo, chile verde, maíz y 

frijol, todos ellos generados en áreas de riego. En algunos centros de población se 

ubican industrias de la rama alimenticia como embotelladoras de agua y hielo para 

consumo humano, fabricación de botanas de maíz y de bebidas gaseosas. Otras 

ramas industriales están orientadas a la fabricación de botas de piel, envases de 

plástico y distribución de artículos automotrices. (Secretaría General de Gobierno de 

San Luis Potosí, 2022). 

En cuanto a la gastronomía, son numerosos los platillos que se consumen e incluyen 

diversos alimentos. Los más representativos son la birria, el asado de boda, la cecina, 

el chorizo, el guiso borracho, los tamales y el mole rojo. En cuanto a los alimentos 

dulces, se encuentran las chancaquillas hechas a base de pepita de calabaza, nuez, 

cacahuate y piloncillo (Secretaría General de Gobierno de San Luis Potosí, 2022). 

Esta región es poseedora de varias manifestaciones y expresiones culturales y 

artísticas que marcan un sello distintivo en la misma. Hace algunos años, por iniciativa 

de los Consejos Ciudadanos de Cultura de los municipios de esa región, se realiza 

un festival cuyo objetivo es resaltar las costumbres, tradiciones y el folclor propio de 

esa geografía, así como contar con un espacio para la recreación de todas las 

corrientes artísticas y culturales. En los 12 municipios de esta porción geográfica, se 

llevan a cabo espectáculos de música, danza, teatro, cine, conferencias, talleres, 

exposiciones y muestras culturales y gastronómicas dentro de las más recientes 

ediciones, en las que han participado figuras reconocidas en los ámbitos locales, 

nacionales e internacionales (La Jornada de San Luis, 2015). 



70  

La producción de artesanías en la región está constituida por artículos como cestos 

de carrizo, morrales, muebles de huacalillo con palma, bisutería en palma, macetas 

de piedra de río y artesanías en madera de mezquite, elaboradas por artesanos, que 

heredaron habilidades ancestrales y aprovechan los materiales de la zona. Con estos 

materiales, el Instituto Nacional de los Pueblos Indígenas (2017) asevera que: 

las mujeres hacen chiquihuites, petates y venteadores; piezas de alfarería 

como comales, cántaros y otros enseres de cocina’’. Los hombres elaboran 

canastos y colotes de carrizo, además de fabricar en madera una serie de 

implementos necesarios para las labores agrícolas y el menaje doméstico; 

de este mismo material también fabrican máscaras. La producción 

artesanal se dedica tanto al autoconsumo como al mercado (párr.16-17) 

En el mes de noviembre se realizan fiestas populares y patronales en honor de Santa 

Catarina, las cuales consisten en peregrinaciones, entradas de cera, danzas, 

verbenas. Otra tradición es la celebración del aniversario de fundación de la cabecera 

municipal de Río Verde, la cual comprende varias festividades religiosas en un 

período de tiempo, y en otro tienen lugar fiestas típicas. Además, en estas fechas de 

aniversario, se realizan entregas de reconocimientos a rioverdenses distinguidos, 

conmemoraciones cívicas, develaciones de pinturas centrales en el Salón de Cabildo 

y varias actividades musicales (Coordinación Estatal para el Fortalecimiento 

Institucional de los Municipios, 2009). 

La música, es la manifestación artística que más se destaca en la región, al estar 

presente en cada evento cultural. Las décimas, valonas, topadas, bailes y estructuras 

musicales que conforman el huapango arribeño, un estilo sonoro que se ha convertido 

en una tradición festiva de sus comunidades portadoras. Según Perea (2005), en las 

rancherías, las celebraciones y rituales de las topadas, las controversias, las 

velaciones o música de camarín ‘‘llegan a analogarse en un proceso de 

transformaciones múltiples que expresa la historia y el sentir colectivos. Son géneros 



71  

sincréticos, fuertemente enraizados en el mestizaje cultural hispano- 

americano’’(pp.20-21). El huapango es una expresión cultural de resistencia, porque 

ayuda a fortalecer zonas decisivas como la memoria que se cultiva en el terreno del 

acontecer, de la cotidianidad (Velázquez, 2004). 

La tradición del huapango arribeño deviene entonces en una expresión donde 

confluyen varias prácticas culturales que van más allá de la música. Esta 

manifestación, no se recrea solamente en la Zona Media de San Luis Potosí, sino que 

también es parte del crisol cultural de otra región. Aunque geográficamente son 

territorios lejanos, comparten esta tradición, por lo que funge como puente artístico 

entre ambas zonas. Esta región, se ubica en los estados de Guanajuato y Querétaro: 

la Sierra Gorda (Anexo 3). 

Ugarte (citado en Parra, 2007), asevera que: 

 
La Sierra Gorda está ubicada en el macizo montañoso que forma parte de la 
Sierra Madre Oriental, que se extiende desde el noreste de Guanajuato hasta 
el sur de la Cuenca del Río Verde, en San Luis Potosí. Su núcleo se localiza 
en el norte del actual estado de Querétaro y termina hacia el sur en Jacala y 
Zimapán, en Hidalgo. Limita al oriente con las tierras bajas de la Huasteca 
potosina e hidalguense, y por el occidente hasta los municipios de Cadereyta 
y Tolimán, en Querétaro (p.29). 

 
 

 
Los elementos distintivos del paisaje son tres: los valles profundos, ramificados y con 

disección intensa; sierras altas con cumbres formadas por laderas rectas de 

naturaleza caliza; sierras altas con rocas ígneas en la que se distinguen algunos 

conos y laderas de grava. La hidrografía está representada por el río Santa María, 

Bagres o Estorax que después de enriquecerse con aguas de San Luis Potosí, sirve 

de límite geográfico con el Estado de Querétaro, se le une el río Manzanares en la 

comunidad de las Adjuntas, el río Xichú y el Victoria después de captar las aguas de 



72  

los valles profundos también se le unen, para desembocar en el río Moctezuma, por 

lo que este sistema hídrico pertenece a la cuenca del Pánuco y a la vertiente del Golfo 

de México (Camarillo, 2010). 

El náhuatl, el cochimi y el pame son las lenguas indígenas que se hablan en las 

distintas zonas que comprenden esta región, siendo el castellano la principal. El 

Sistema de Información Cultural (2020) asevera que la lengua chichimeca jonaz 

(pertenece a la familia oto-manguela cuya lengua más cercana es el pame), se habla 

en el noreste de Guanajuato. Según Mora y Luna (2023), el catolicismo dominante 

convive ‘‘con los ritos y creencias de origen prehispánico, como la tradición de los 

curanderos, otros ritos sincréticos. Además, paulatinamente se han ido incorporando 

las iglesias evangélicas…’’ (p.49). 

En el marco de las actividades socioeconómicas, los principales rubros tienen relación 

con la explotación de minas y canteras, reparación de vehículos y enseres. Se 

destaca también la extracción de minerales metalíferos y la venta de combustible para 

automotores. Entre los principales cultivos están: cítricos, café, durazno, manzana, 

fríjol y maíz. En la producción agropecuaria es tradicional la combinación de dos o 

más actividades como el sembradío en parcelas, la cría de animales y la recolección 

de especies silvestres como el orégano o la vara, materia prima artesanal, destinada 

para consumo familiar principalmente, y a veces, para venta en volúmenes pequeños 

(Cruz y Aguilar, 2015). 

La gastronomía de esta región está integrada por alimentos como tamales, mole rojo, 

frijoles negros refritos con cebolla, sopes, gorditas de requesón, el Monguí (cueritos 

de puerco sancochados), garnachas(tostadas de maíz doradas en aceite o manteca). 

Los dulces generalmente están hechos a base de piloncillo y semillas de girasol o 



73  

calabaza; destacándose las gorditas dulces realizadas con maíz, pilón y canela. Las 

bebidas que se consumen son el refresco de cola, aguas de sabor, café, atole y el 

pulque (Cruz y Aguilar, 2015). 

En cuanto a las tradiciones, se destacan varias celebraciones y festividades de 

diversa índole. Durante la Semana Santa, ‘‘se escenifica la Pasión de Cristo, siendo 

concurrida en gran número por gente de a caballo y de a pie; también se realiza una 

romería; además del concurso de Máscaras de Robenos que enmarca la judea, 

dichas máscaras son realizadas en madera y se presentan el Sábado Santo 

premiándose la mejor con el aplauso del pueblo, diploma de la presidencia y una 

cantidad en efectivo’’ (Camarillo, 2010, p.68). 

En la festividad de Santo Tomás Apóstol, celebrada los días 20 y 21 de diciembre de 

cada año, se reúnen los feligreses de todo el municipio. Consta de misas, novenarios, 

kermesses, quema de castillos, la presentación de bandas musicales, entre otras 

actividades. Todas estas festividades religiosas son acompañadas de procesiones, 

danzas y música autóctona, además de las ejecuciones de bandas de viento, bandas 

de guerra y los juegos pirotécnicos, siendo característico lanzar cohetes de pólvora 

durante los recorridos por las principales calles de las localidades. 

La actividad artesanal en esta región se canaliza en la fabricación de ‘‘canastas, 

colotes, tortilleros y sombreros elaborados con carrizo tallado; metates y molcajetes 

trabajados en piedra negra; además de morrales, mecates, costales, mantas, 

coyundas de ixtle y sudaderos de palma de dátil’’ (Camarillo, 2010, p.117). Durante 

los días festivos los artesanos, aumentan la producción de sillas de montar, cinturones 

y cestería de carrizo y tule. 



74  

Existen numerosos proyectos en el estado que promueven y desarrollan la joyería, el 

diseño textil, el mobiliario y el diseño gráfico. Tanto en Querétaro como en Guanajuato, 

se realizan sistemáticamente programas de danza y teatro en espacios públicos, así 

como exposiciones, conferencias, presentaciones de libros. Asimismo, las 

instituciones culturales llevan el arte a las zonas más vulnerables de los municipios a 

través de eventos, encuentros colectivos, casas de cultura, bibliotecas públicas y 

jornadas culturales (Mc Gregor, 2014). 

La región es poseedora de un valioso patrimonio natural que forma parte de la vida 

sociocultural de sus habitantes. Las características físicas, bióticas y 

socioeconómicas de este sitio han proporcionado que se haya convertido en objeto 

de numerosas representaciones artísticas. Ese sitio es la Reserva de la Biosfera, de 

la cual se puede decir que: 

constituye un área clave representativa de la biodiversidad mexicana, 

siendo considerada una región prioritaria para la conservación. Por su 

ubicación geográfica se constituye como la reserva de la biosfera más 

importante en cuanto a la variedad de tipos de vegetación. Adicionalmente, 

es uno de los sitios con macizos boscosos mejor conservados del país y 

contiene uno de los fragmentos de bosque tropical subcaducifolio más 

norteños del continente (Instituto Nacional de Ecología, 1999, p.3). 

Las acciones por la preservación de los espacios naturales de la región, las danzas, 

los conocimientos sobre el universo, ritos y actos festivos constituyen expresiones 

culturales de los territorios que componen la Sierra Gorda. Cada una de estas 

manifestaciones adquiere características singulares, debido a las específicas 

condiciones sociales e históricas que distinguen a estas zonas. 

Aunque su origen se ubica en los municipios de Río Verde y San Ciro de Acosta, 

pertenecientes a la Zona Media de San Luis Potosí, el huapango arribeño, por motivos 

históricos, sociales, culturales y geográficos se asienta en la región de la Sierra 



75  

Gorda. Rodríguez (2019) comenta que, en su trashumancia, los arrieros y 

comerciantes ‘‘cargaban no sólo con mercancía, sino también con décimas e 

instrumentos musicales para los momentos de ocio y descanso’’ (p.34). De esta 

manera, esta tradición se expandió al norte de Querétaro y noreste de Guanajuato, 

manteniéndose actualmente. 

Todas las manifestaciones culturales de las tres regiones mencionadas, conforman el 

patrimonio inmaterial de las mismas. Las artes del espectáculo, las expresiones y 

tradiciones orales, rituales, usos sociales, actos festivos, técnicas tradicionales 

artesanales y los conocimientos relacionados con la naturaleza y el universo, 

devienen símbolos de identidad en estos territorios. 

 
 

 
2.2 Descripción de los municipios del trabajo de campo 

 
Con el propósito de recabar información sobre el son huasteco y la quinta 

huapanguera, se realizó trabajo de campo en el municipio de Xilitla de la Huasteca 

Potosina en los meses de octubre y noviembre de 2023. Las huapangueadas de 

domingo que allí se realizan, posibilitaron la confluencia de varios tríos huastecos a 

los cuales se entrevistó, al constituir este espacio el epicentro de la observación 

participante sobre esta expresión musical. 

Xilitla limita con los siguientes municipios: al norte con Aquismón y Huehuetlán, al este 

Axtla de Terrazas, Matlapa y Tamazunchale; al sur el estado de Hidalgo, al oeste el 

estado de Querétaro. Las principales vías de comunicación se dirigen a Ciudad Valles, 

San Luis Potosí, Tamazunchale y con Jalpan, Querétaro. El poblado de Xilitla se 

encuentra asentado en las estribaciones de la Sierra Madre Oriental, alcanzando 

alturas de 2800 metros sobre el nivel del mar, al oeste de la zona; los plegamientos 



76  

orográficos van reduciendo sus alturas paulatinamente conforme se deslizan al este 

(Anexo 4). En este municipio no existen zonas de planicie con importancia en 

extensión. (Instituto Nacional de Estadística, Geografía e Informática, 2010). 

El clima en Xilitla es templado y menos caliente que en otros municipios de la 
Huasteca, esto se debe a que se encuentra localizado en la parte montañosa 
por lo que durante todo el año el clima va cambiando sin llegar a extremos 
calientes ni fríos. ‘‘La agricultura de Xilitla va de la mano con el clima y por lo 
tanto el clima a favorecimiento el crecimiento de una gran variedad de plantas 
y cultivos. Las localidades de Xilitla tienen distintos climas debido a su 
localización geográfica, esto permite que tengan ciertas particularidades 
dentro de sus cultivos, destacándose el maíz, el frijol, habas, nopales y una 
gran gama de hortalizas como lechuga, cebolla, zanahoria, papa entre otras’’ 
(Barrera, 2015, p.29). 

 
 

 
Para constatar lo consultado en los trabajos investigativos sobre ‘‘la mata de los 

instrumentos huastecos’’ en la comunidad de Texquitote del municipio de Matlapa, se 

visitó la misma con el propósito de realizar entrevistas a los lauderos del gremio sobre 

la quinta huapanguera. Al constituir el epicentro de la construcción de este tipo de 

instrumentos, las técnicas y modos de fabricación utilizados por sus artesanos se han 

convertido en una tradición que ha forjado un paradigma en el panorama de la 

laudería mexicana. 

El municipio de Matlapa posee una superficie de 110.30 km2, contando con 75 

localidades, de las cuales 60 tienen menos de 500 habitantes. Entre las principales 

localidades están: Matlapa, Tlacohuaque, San José (Barrio de Arriba), Colonia Villa 

Lolita, Atlamaxatl, La Tinaja, Tezonquilillo, Tepetzintla, Chalchocoyo, Cuaxilotitla, 

(Atlamaxatl), Texquitote II, La Providencia, Barrio de en Medio y Texquitote I. La 

cabecera municipal tiene las siguientes coordenadas: 98º50’ de longitud oeste y 

21º20’ de latitud norte, con una altura de 120 metros sobre el nivel del mar […] Cuenta 



77  

con un clima semi cálido húmedo, con abundantes lluvias en verano. Su temperatura 

media anual es de 24.8ºC y la precipitación pluvial es de 2,330.7 mm (Jasso, 2017). 

De acuerdo con el INEGI, en Texquitote I y II hay alrededor de dos mil cuatrocientos 

habitantes hablantes del náhuatl. En conjunto, la comunidad alberga a cerca de 40 

constructores que mantienen a sus familias. Cada familia integra de 4 a 10 personas. 

Así la laudería representa el 20% de la actividad económica de toda la comunidad 

(Guerrero, 2012). 

El municipio de San Ciro de Acosta, perteneciente a la Zona Media de San Luis Potosí, 

es considerado por los huapangueros e investigadores la cuna del huapango arribeño, 

aunque algunos alegan que su origen se encuentra en el aledaño municipio de Río 

Verde. Tal es así, ya que en el año 2023 se erigió un monumento de cuatro músicos 

que tipifican un conjunto arribeño en San Ciro de Acosta, en aras de legitimar su 

génesis en esta localidad. En el marco del III Festival de Huapango Arribeño, realizado 

en el municipio mencionado del 13 al 20 de julio del 2024, se llevó a cabo el trabajo 

de campo, por ser el espacio propicio para la confluencia de trovadores y conjuntos 

arribeños de varias zonas. 

San Ciro de Acosta Colinda al norte con el municipio de Rioverde y Rayón; al este 

con el municipio de Lagunillas y el estado de Querétaro; al sur con los estados de 

Querétaro y Guanajuato; al oeste con el estado de Guanajuato y el municipio de 

Rioverde. Tiene una extensión territorial de 614.73 kilómetros cuadrados que 

representan el 1.02% del territorio total del estado de San Luis Potosí (Anexo 5). El 

extremo sur del municipio se encuentra ocupado por las estribaciones de la Sierra 

Gorda, en esta zona se alcanzan altitudes de 1,400 a 1,500 metros sobre el nivel del 



78  

mar, destacando los cerros Bola, Jalapa, Chontel y La Palma; el norte del municipio 

es más bien plano y ocupado por planicies (INEGI, 2010). 

En San Ciro de Acosta se registran tres tipos de diferentes de climas, una zona muy 

pequeña en su extremo oeste tiene un clima seco templado, el tercio noreste tiene un 

clima semiseco semicálido y el resto del territorio semicálido subhúmedo con lluvias 

en verano. La temperatura media anual que se registra va de 20 a 22 °C, con 

excepción de una zona en el oeste del territorio que lo atraviesa de sur a norte y donde 

el promedio es de 18 a 20 °C. 

Sus principales actividades económicas actividades principales comprenden la 

agricultura, la ganadería y el comercio de actividades que son el soporte económico 

de la totalidad de las familias que la integran. La principal actividad agrícola se centra 

en los cultivos de: chile verde, elote, frijol, maíz grano con, melón, naranja, sandía, 

sorgo grano, tomate rojo (jitomate) y tomate verde. En ganadería predomina el 

vacuno, y en menor porcentaje, porcino, caprino y aves de corral (Secretaría General 

de Gobierno de San Luis Potosí, 2022). 

Con el objetivo de conocer y comparar formas de construcción de la quinta 

huapanguera, se realizó trabajo de campo durante el mes de octubre del 2024 en el 

centro de la ciudad de Santiago de Querétaro, específicamente en el Taller de 

Laudería Maximiliano. Allí se entrevistó a su laudero, se tomaron fotos y videos de los 

espacios que comprenden el taller y de las técnicas utilizadas para la fabricación de 

la huapanguera, lo que permitió recabar imágenes de varias tipologías del 

instrumento. 

Santiago de Querétaro es la ciudad más poblada y capital, del estado de Querétaro, 

además de ser la cabecera del municipio homónimo. Está localizado en el sur del 



79  

Bajío mexicano, a 221 kilómetros al noroeste de la Ciudad de México. Tiene una 

altitud media de 1820 metros sobre el nivel del mar. Actualmente es complicado 

delimitar geográficamente a la ciudad de Santiago de Querétaro, pues poco a poco 

incorpora a su zona metropolitana poblaciones de los municipios de Querétaro, 

Corregidora y El Marqués, por lo que solamente se consideran parte de Santiago de 

Querétaro los asentamientos urbanos contiguos al casco histórico de la ciudad que 

forman parte del municipio de Querétaro (Coordinación Estatal de Desarrollo 

Municipal, 2014). 

Por su privilegiada situación geográfica Santiago de Querétaro es desde el 

siglo XVII una ciudad con gran intercambio comercial, al estar situada entre la Ciudad 

de México y el norte del país. Las principales actividades de la ciudad radican en la 

industria, siendo una de las poblaciones de mayor actividad económica en México: 

industria automotriz, aeronáutica, alimentos, lácteos, comercio, investigación y 

desarrollo, educación superior, producción de vinos y vid, vidrio y turismo (Padilla, 

2010). 

La Sierra Gorda, el Semidesierto y una porción de la Huasteca pertenecen al estado 

de Querétaro, por lo que es un territorio donde se recrea tanto el son huasteco como 

el huapango arribeño. En el municipio de Tolimán, que forma parte del Semidesierto 

queretano, ambas expresiones musicales se interpretan, por lo que deviene sitio de 

cultores y portadores de estas. Es por este motivo que se seleccionó Tolimán para 

analizar las diferencias y semejanzas entre el son huasteco y el huapango arribeño 

enmarcadas en la relación cultura-región, y por ende comparar el rol de la quinta 

huapanguera en ellas. 



80  

Tolimán es una región semidesértica que marca la entrada a la Sierra Gorda de 

Querétaro, por lo que además de su cultura tiene muchísimos atractivos naturales. Se 

encuentra en la zona centro-oeste de Querétaro, sus altitudes fluctúan entre los 1,350 

y los 2,740 metros sobre el nivel del mar, tiene una extensión territorial total de 524.7 

kilómetros cuadrados que representan el 6 % de la extensión del estado, siendo el 

sexto municipio más extenso y sus límites geográficos son al norte con el municipio 

de Peñamiller, al este con el municipio de Cadereyta de Montes, al sur con el 

municipio de Ezequiel Montes y al suroeste con el municipio de Colón; al noroeste 

limita con el estado de Guanajuato, en particular con el municipio de Tierra Blanca 

(Instituto Nacional para el Federalismo y el Desarrollo Municipal, 2008). (Anexo 6) 

En Tolimán se registran tres tipos diferentes de climas, la zona del norte tiene un clima 

semiseco semicálido, un sector que va desde el sureste hasta el noreste registra clima 

seco semicálido, el resto del territorio que conforma su zona oeste y el extremo este 

en los límites con Cadereyta de Montes tienen clima semiseco templado. Las 

principales actividades económicas son la fruticultura (producción de guayaba, 

aguacate, limón, durazno, piñón y nuez), la ganadería (caprinos, bovinos, ovinos, 

porcinos y equinos) y la agricultura de manera general (Instituto Nacional para el 

Federalismo y el Desarrollo Municipal, 2008). 

En la capital de San Luis Potosí se identificaron varios portadores del son huasteco y 

el huapango arribeño, como producto del fenómeno de movilidad hacia la ciudad. De 

esta manera, en zonas como el Centro Histórico, Soledad, Industrias, Las Vías y Villa 

Hermosa se llevó a cabo parte del trabajo de campo, que consistió en entrevistas y 

grabaciones audiovisuales. 

https://es.wikipedia.org/wiki/Pe%C3%B1amiller_(municipio)
https://es.wikipedia.org/wiki/Cadereyta_de_Montes
https://es.wikipedia.org/wiki/Ezequiel_Montes_(municipio)
https://es.wikipedia.org/wiki/Municipio_de_Col%C3%B3n_(Quer%C3%A9taro)
https://es.wikipedia.org/wiki/Guanajuato
https://es.wikipedia.org/wiki/Municipio_de_Tierra_Blanca_(Guanajuato)


81  

El estado de San Luis Potosí colinda al noreste, con Coahuila, Nuevo León y 

Tamaulipas; al este, con Veracruz; al sur, con Hidalgo, Querétaro y Guanajuato; y al 

oeste, con Zacatecas. Cuenta con 59 municipios, los cuales se encuentran 

distribuidos en 4 regiones principales: Región Huasteca, Región Media, Región 

Centro y Altiplano Potosino (Anexo 7). Se considera que el clima de la ciudad es seco- 

semidesértico, similar al de Medio Oriente. Sin embargo, como consecuencia 

del cambio climático se han presentado lluvias (normalmente se presentan 

precipitaciones de 245 mm.) con más intensidad y por tiempo prolongado, lo doble y 

en ocasiones incluso el triple de lo que llueve en un año (INEGI, 2006). 

La ciudad concentra su economía en la industria (automotriz), aunque también 

actividades como la agricultura con la alfalfa verde, cacahuate, caña de azúcar, 

cebolla, chile verde, elote, fríjol, maíz grano, naranja, pastos, sandía, sorgo grano, 

papaya, soya, tomate rojo (jitomate) y la tuna. También la ganadería, la apicultura, 

avicultura. En la minería resaltan metales como el cobre, la fluorita, el oro, plata, plomo 

y el zinc. En la industria destacan aparatos de uso doméstico, autopartes, fabricación 

de cemento, hierro y acero, hilado y tejido de fibras blandas, industria azucarera, 

maquinaria y equipo eléctrico, metales no ferrosos y productos lácteos (Programa de 

las Naciones Unidas para el Desarrollo, 2022). 

Lo investigado en el trabajo de campo, las fuentes bibliográficas y audiovisuales que 

se consultaron, permitieron identificar y definir las características de la quinta 

huapanguera desde dimensiones organológicas y sociales. 

https://es.wikipedia.org/wiki/Regi%C3%B3n_Huasteca
https://es.wikipedia.org/wiki/Regi%C3%B3n_Media_(San_Luis_Potos%C3%AD)
https://es.wikipedia.org/w/index.php?title=Regi%C3%B3n_Centro_(San_Luis_Potos%C3%AD)&action=edit&redlink=1
https://es.wikipedia.org/w/index.php?title=Regi%C3%B3n_Centro_(San_Luis_Potos%C3%AD)&action=edit&redlink=1
https://es.wikipedia.org/wiki/Altiplano_Potosino
https://es.wikipedia.org/wiki/Medio_Oriente
https://es.wikipedia.org/wiki/Cambio_clim%C3%A1tico


82  

2.3 La huapanguera como objeto social. Sus aspectos organológicos 

 
2.3.1 Terminología 

 
Para nombrar al instrumento principal que acompaña al huapango se utiliza el nombre 

de guitarra quinta, guitarra huapanguera, huapanguera o quinta huapanguera 

indistintamente (Hernández Azuara, 2003 y Contreras, 1988). Pertenece al grupo 

taxonómico de las guitarras de golpe o rasgueo (Anexo 8). Esta variante de guitarra, 

al igual que la mayoría de los instrumentos de cuerdas pulsadas de uso en México y 

en Latinoamérica, conservan las principales características técnicas y musicales que 

poseían las originales (Hernández Azuara, 2003). 

2.3.2 Descripción y clasificación 

 
La quinta es un instrumento cordófono compuesto integrado por caja de resonancia, 

tapa, brazo, diapasón, trastes y pala. Su tamaño es más voluminoso que la guitarra 

normal y también más ancha (Bolaños, 2015). Se utilizan tres barras o varas de 

refuerzo en el fondo y en la tapa las varas que se pegan en paralelo con la boca son 

dos. El clavijero consta de ocho clavijas y se adorna en su contorno a modo de filetes. 

Las incrustaciones en la boca y la tapa están basadas ‘‘en figuras de estrella con 

madera de naranjillo y palo escrito o hecha a la técnica semejante del pirograbado, 

también se encuentran huapangueras con incrustación de concha nácar y de hueso’’ 

(Jasso, 2017, p.69). 

La configuración de la tapa no tiene pronunciadas curvas y posee dos varas de 

refuerzo (Hernández Vaca, 2016). ‘‘En los contornos de la boca del instrumento se 

observan diseños geométricos realizados con incrustaciones de concha, hueso o 

maderas finas que recuerdan el uso del rosetón en la boca de los instrumentos 

renacentistas y barrocos’’ (Hernández Azuara, 2003, p. 70). 



83  

El diapasón se encuentra en el mismo nivel que la tapa frontal, como en la guitarra 

barroca. El cuerpo del diapasón posee un total de diez trastes de metal desde la ceja 

del diapasón hasta la unión con la caja; en lugares fuera de la Huasteca, como la 

Zona Media de San Luis Potosí, puede tener nueve u once trastes. El puente o cordal 

no utiliza la ceja de hueso que tiene como función levantar las cuerdas en otro tipo de 

guitarras. 

Las cuerdas son de cinco órdenes, de las cuales pueden ser dobles del tercero al 

quinto orden y simples del primero al segundo, con un total de ocho cuerdas. Algunas 

veces el segundo y el tercer orden pueden ser dobles y los restantes sencillos 

(Hernández Azuara, 2003). Se puede colocar una cuerda cuarta en la posición del 

primer orden, proporcionando la afinación necesaria. Asimismo, se pude poner una 

cuerda primera en el cuarto orden, donde generalmente va una cuerda cuarta y de 

esta manera, combinando los calibres, la octavación del instrumento se logra muy 

bien, lo que hace adquirir a la huapanguera una sonoridad especial (Casas y Güemes, 

2021). 

Para establecer la taxonomía de este instrumento musical, se utilizará la adaptación 

realizada por José Pérez de Arce y Francisca Gili (2013), basada en la Sistemática 

Clasificatoria de Sachs-Hornbostel traducida al español por el musicólogo argentino 

Carlos Vega. Se toma esta propuesta debido a la gran gama de instrumentos 

americanos que incluye, dentro de la cual se integran los mexicanos. En el caso de la 

quinta huapanguera, la clasificación sería 321.322 (laúd de caja, de mango añadido).  

2.3.3 Afinaciones 

 
La afinación de la huapanguera con las cuerdas al aire es la siguiente: sol, re, sol, si, 

mi. El primer orden (mi) y el tercero (sol) están a una octava inferior y generalmente 



84  

se establece medio tono por debajo de la académica (A 440Hz). La secuencia 

interválica del instrumento es de quinta justa, cuarta justa, tercera mayor y cuarta 

justa. Su afinación es reentrante, que consiste en que la secuencia de afinación de 

las cuerdas no procede de lo más grave a lo más agudo, sino que alguno o algunos 

órdenes pueden estar una octava más grave o aguda de lo que correspondería en 

una secuencia normal (Hernández Azuara, 2003). 

2.3.4 Materiales utilizados en su construcción 

 
Para la tapa frontal, aro o costillas se utilizan maderas finas de poco grosor, como el 

cedro, palo escrito, palo de rosa, ébano, álamo. En sus contornos se incrustan filetes 

con elaborados diseños de finas maderas como el naranjillo, sauce blanco o concha. 

Según Hernández Vaca (2016), ‘‘toda la quinta huapanguera está elaborada de cedro 

rojo...’’ (p.124), por lo que es la madera principal usada para su fabricación. El cordal 

o puente colocado en la caja de resonancia está hecho de una sola pieza en forma 

de bigotes, cuernos, cuerpos de sirenas o zarcillos. 

La quinta usa clavijas de madera, aunque recientemente se ha comenzado a adoptar 

el clavijero mecánico metálico (la maquinaria), por influencia de la guitarra sexta. 

Anteriormente, los trastes eran de madera de otate y en tiempos más remotos no eran 

fijos, sino movibles y se hacían con tripa de animal, de tlacuache o zorrillo; 

actualmente los trastes son de riel y proceden de las fábricas de Paracho (Hernández 

Vaca, 2016). 

2.3.5 Técnicas constructivas 

 
No existe un modelo homogéneo de quinta huapanguera, ya que hay varios moldes, 

diseños y técnicas para construirla. Para unir la cara y la espalda con las costillas se 

utilizan piñados de forma triangular, utilizando la técnica de rascado o escarbado, que 



85  

consisten en ‘‘construir la caja del instrumento (espalda, costilla y pescuezo) a partir 

de un solo bloque de madera, para después sentar la cara’’ (Hernández Vaca, 2016, 

p.127). El pescuezo (mástil o brazo), se formaba de una sola pieza tallada; en los más 

recientes se elabora de tres partes ensambladas. 

Se añaden tres barras o varas de refuerzo en el fondo y en la tapa se pegan dos varas 

en paralelo con la boca. Al no tener barras armónicas o barras de abanico, se le coloca 

un refuerzo delgado para que la unión que configura la tapa no se desprenda 

fácilmente. Las maderas como el palo escrito o el cedro para el puente o cordal deben 

estar bien secas. Los aros son pegados junto con las cintas (colocadas estas últimas 

a modo de filete) al fondo y a la tapa armónica por medio de los “piñados” (conocidos 

en la laudería académica como contrafajas) que funcionan como refuerzo para la 

unión de estas partes (aros, tapa y fondo). (Anexo 9). 

Jasso (2017) afirma que ‘‘el proceso de armado consta de pegar el brazo a la tapa y 

al fondo, e ir pegando con cuidado y con ayuda de las mordazas los aros. Los 

acabados utilizados en la quinta huapanguera consisten en pulir con lijas de diversos 

grosores, se utiliza goma laca para tapar los poros o bien sellador, y una vez seco se 

pule una vez más y se aplica el barniz exterior para darle un acabado brillante’’ (p.69). 

Recientemente, la huapanguera ha cambiado su estética original huasteca por la de 

la guitarra sexta de Paracho. Estas transformaciones se observan en los diseños del 

tablero o cabeza (palma), forma de nariz (zoque), el ensamble del pescuezo en tres 

partes, el diseño de las varas, la unión de las costillas con el tacón, el uso de 

maquinaria, el riel e incluso del varataje de abanicos para el interior de la cara 

(Hernández Vaca, 2016). 



86  

2.3.6 Historia 

 
En el siglo XVI la guitarra española de cinco órdenes de cuerdas y sus variantes fue 

introducida en la Nueva España a través de los músicos de las milicias y de las 

órdenes religiosas que llegaron en los barcos europeos. Al respecto, Hernández Vaca 

(2016) afirma: 

El primer contacto de los pueblos originarios con los nuevos instrumentos 

musicales lo hicieron los músicos que acompañaron a los soldados de las 

milicias. Otra forma de influjo se transmitió por medio de las órdenes 

religiosas que, en su labor de evangelización o de conquista espiritual, 

utilizaron instrumentos musicales de cuerda renacentistas como la vihuela 

de mano, el arpa, el rabel, con los que acompañaron musicalmente la 

Palabra Divina (pp.102-103). 

En cuanto a los procesos organológicos de transculturación, Hernández Azuara 

(2003) sentencia que ‘‘al ser recreadas por artesanos indígenas, las guitarras 

adquirieron un sello particular y, de esta forma, se terminaron creando nuevos 

instrumentos que poco a poco adquirían un carácter netamente novohispano’’ (p.68). 

Vázquez (2010) considera que ‘‘muy probablemente tomó un poco de tiempo asimilar 

estos nuevos modelos establecidos dentro de las comunidades indígenas’’ (p.19). 

Los instrumentos europeos y posteriormente los cordófonos que despuntaban nuevas 

características organográficas, empezaron a utilizarse en los fandangos, jarabes, 

seguidillas y otras danzas recreadas en teatros y espacios festivos en los siglos XVI 

y XVII. De esta manera comienza a surgir un estilo nacional que se denominaría son, 

con patrones musicales que configuraban estructuras autóctonas. Al respecto, 

Vicente Mendoza (1949, citado por Echevarría, 2000) acota que: ‘‘el son es producto 

de una amalgama cultural que se gesta poco a poco desde el siglo XVI’’ (p.16), pero 

no es hasta el siglo XVIII cuando se documenta la aparición de esta música y se 

consolida como género musical. 



87  

Al respecto, apuntan Jurado y Camacho (2011) que, a finales del siglo XVIII, los cantos 

y danzas afroespañolas que se acompañaban con arpa y guitarra, sufrieron 

transformaciones entre los indígenas, mestizos y mulatos, quienes imprimieron en 

cada región de México un estilo particular que dio inicio a una música propia del 

pueblo. Cada variante local de guitarra, aunque parecidas entre sí, mantenían 

diferencias ostensibles en sonoridad, timbre, afinaciones, número de órdenes, donde 

la variedad era casi infinita (Vera, 2016). Por tanto, se considera que los cordófonos 

son medios sonoros primordiales en el son, y es la guitarra el instrumento natural para 

recrearlo (Cruz,1993). 

Varios investigadores aseveran que la quinta huapanguera, como la mayoría de los 

instrumentos de cuerda tradicionales en México y Latinoamérica, desciende de la 

guitarra barroca de cinco órdenes; por la similitud entre su morfología, encordadura y 

afinación (Hernández,2003). Sin embargo, para Echevarría (2000), ‘‘probablemente 

las imitaciones de la vihuela que hicieron los indígenas, dieron origen a las diferentes 

guitarras de golpe de la música de son, entre ellas la huapanguera y la jarana 

huastecas’’ (pp.32-33). En el Atlas Cultural de México (Música), Contreras (1988) 

asevera que de la vihuela de piñola y de la guitarra surgieron una variedad de 

instrumentos denominados jaranas genéricamente, entre las que se encuentra la 

huapanguera. 

Para los huapangólogos y músicos Jorge Morenos y Eloy Zúñiga, la quinta 

huapanguera proviene de la guitarra battente italiana, con 10 cuerdas metálicas en 5 

órdenes y cuya difusión tuvo lugar a partir de las primeras décadas del siglo XVIII. 

Esta guitarra italiana guarda muchas similitudes organológicas con la huapanguera, 

especialmente en el puente, la tapa, los bordes y las clavijas, elementos que, según 

los lauderos, identifican a la producción de quintas huapangueras. Para Hernández 



88  

Vaca (2016), la quinta huapanguera es una ramificación popular de algún modelo de 

guitarra del siglo XVI o del XVII, por lo que es evidencia de que varios de los actuales 

instrumentos etnográficos de México tomaron como fuente de inspiración los primeros 

modelos de cordófonos introducidos en Hispanoamérica. 

Al no existir documentación que atestigüe su nacimiento, no es posible obtener 

información sobre el lugar y momento exacto de su surgimiento. Es probable que su 

gestación iniciara con el surgimiento de los bailes teatrales en el siglo XVI, 

apareciendo más consolidada a fines del siglo XVIII en conjunto con los sonecitos del 

país (Olavarría y Ferrari, 1961). Para Hernández Azuara (2003), ‘‘la historia del 

desarrollo de los instrumentos empleados en los sones huastecos es un poco oscura 

por falta de documentación’’ (p.121) y para Hernández Vaca (2016), nadie ha podido 

documentar la existencia de ningún instrumento derivados de los cordófonos 

europeos del siglo XVI. 

Puesto que instrumentos como la quinta huapanguera, eran interpretados en espacios 

donde no había una institución que registrara su uso, ha sido difícil para los 

musicólogos e historiadores establecer una datación sobre estos. Al respecto, Díaz 

(2016) considera que no existe registro sobre los orígenes y desarrollo de estos 

cordófonos, por lo que resulta complejo encontrar evidencias y referencias que 

permitan llevar a cabo una reconstrucción histórica sobre ellos. Sin embargo, a través 

de fuentes orales y escritas, es posible rastrear el devenir histórico de la quinta 

huapanguera por medio de los géneros que interpreta, relacionándola con 

instrumentos afines de los cuales se tenga más información y por las narrativas de 

laudería que se han establecido al respecto. 



89  

El huapango, como producto de la fusión de diferentes formas y danzas musicales, 

posiblemente se introdujo en la región huasteca por el puerto de Tampico y avanzara 

por la cuenca del Pánuco, entrando en contacto con los grupos indígenas huastecos 

y mexicas de la sierra (Echevarría, 2000). Desde sus comienzos, estas danzas que 

luego derivarían en huapangos, se acompañaban con guitarra, aunque no queda claro 

si eran europeas o de tipo novohispana. A fines del siglo XVIII y principios del XIX se 

había consolidado el uso de la guitarra y el arpa en el huapango, incorporándose el 

violín posteriormente. 

Sobre el uso de las guitarras, apunta Bolaños (2015) que el origen de la 

instrumentación musical del huapango o son huasteco se remonta a la llegada de los 

españoles durante la conquista de México, adoptando algunos tipos de guitarra como 

las de 4 y 5 cuerdas y la vihuela, que hasta hoy se siguen utilizando para la 

conformación de los tríos huastecos. Acerca de la tipología de guitarra utilizada desde 

entonces, Díaz (2016) señala que ‘‘antes del siglo XIX a todos los instrumentos 

derivados de la guitarra barroca se les conocía genérica y sencillamente como 

guitarras’’ (p.55). 

No obstante, existen referencias documentales que permiten suponer que desde el 

siglo XVI o XVII ya se comenzaba a utilizar la quinta huapanguera como instrumento 

emergente, fruto de los procesos de transculturación. Para fines del siglo XVI, ya 

había numerosos constructores de instrumentos distribuidos por todo México, que 

creaban talleres-escuela, en los cuales es posible que no solamente se reprodujeran 

los cordófonos europeos, sino también se gestaran los novohispanos, debido al rápido 

aprendizaje en las habilidades manuales de los indígenas para su fabricación. Según 

Guzmán (1986), el conjunto instrumental folclórico de Veracruz y las huastecas 



90  

procede de un modelo de finales del siglo XVI, al cual pudiera remitirse a una variante 

organológica cercana del que actualmente se utiliza en estas regiones. 

La localidad de Texquitote, ubicado en el municipio de Matlapa, en San Luis Potosí, 

es cuna de la laudería huasteca. Aunque la memoria colectiva sitúe la tradición a fines 

del siglo XIX o principios del siglo XX, lo cierto es que la práctica de construir 

instrumentos en la comunidad es más antigua. Esta hipótesis de debe a que ‘‘si las 

organografías o la cultura material sugieren ubicar los instrumentos musicales 

huastecos por lo menos en el siglo XVII, puede suponerse que el sistema original de 

construcción de los instrumentos es también de ese período’’ (Hernández Vaca, 2016, 

p.123). En el artículo Música Huasteca, Güemes (2016) afirma que en el siglo XVII es 

cuando nace la guitarra quinta huapanguera. De esta manera, se puede enmarcar 

dentro del siglo XVI al XVIII, por lo que es posible identificar las permanencias o 

coincidencias materiales entre los instrumentos antiguos europeos y la huapanguera. 

Durante el siglo XVIII, en la comunidad de Paracho, Michoacán, se fabricaban una 

variedad de cordófonos de diferentes regiones del país, por lo que es probable que 

también se construyeran quintas huapangueras. En el siglo XIX, algunas crónicas 

coadyuvan al supuesto de que se usaran los instrumentos con los que actualmente 

se interpreta el huapango. 

Ejemplo de ello es el testimonio de 1826, del viajero inglés George Francis Lyon, quien 

comenta acerca de los instrumentos musicales que observó en la Villa de Tampico; 

durante un fandango al que asistió en la plaza de Pueblo Viejo, donde escuchó ‘‘una 

guitarra de gran tamaño, un arpa acústica y una mujer que gritaba con voz de falsete’’ 

(Lyon, 1984, citado por Morenos, 2018, p.15). Continúa esta crónica cuando afirma 

que en el paseo nocturno dominical que criollos, mestizos, indios y negros con sus 



91  

familias hacen al mirador, suele oírse el rasguear de una pequeña guitarra india. Esta 

descripción permite asociar la guitarra de gran tamaño con la huapanguera y a la 

pequeña guitarra con la jarana, ya que son los instrumentos utilizados en la huasteca 

tamaulipeca. 

El arte popular de las velaciones y el huapango comparte con la tradición musical de 

la Huasteca y con tradiciones del Occidente de la República que pudieron ser llevadas 

a la Zona Media de San Luis Potosí y a la Sierra Gorda, por medio de arrieros que 

transitaban rutas comerciales hacia ambos litorales. Vázquez (1991), afirma que los 

arrieros transportaban las influencias musicales del Occidente con ellos hasta la 

ciudad de San Luis y de allí a la Zona Media, lugar por donde debían transitar para 

arribar a la Huasteca. De esta manera, alrededor del siglo XIX, se va estableciendo 

un tipo de huapango que se conocería como arribeño. 

Sobre la instrumentación de este tipo de música, comenta el violinista Esteban Torres 

que estaba compuesta por un clarinete, un violín y la guitarra (Parra, 2007). Con el 

tiempo el clarinete se cambió por otro violín, hacia fines del siglo XIX, la guitarra 

primitiva (identificada con la guitarra sexta), se cambió por la quinta huapanguera, y 

por último se integró la vihuela, quedando la alienación de instrumentos hoy vigentes 

(Parra, 2007). Por su parte, Socorro Perea menciona que tanto jaranas de la Huasteca 

como vihuelas eran comunes entre 1965 y la década de los setenta del siglo XX, lapso 

en que presenció asiduamente festejos de topada en Armadillo y la Zona Media 

(Perea, 2005). 

Respecto al uso de la quinta huapanguera, según el huapanguero Antonio García, se 

comenzó a utilizar en 1946 en Río Verde, y que anteriormente se usaba la guitarra 

sexta para el huapango arribeño. Para Chávez (2010), la quinta huapanguera se 



92  

introdujo a principios del siglo XX, pero no se incorporó de manera general al 

ensamble del huapango o son arribeño hasta 1960, en la Zona Media de San Luis 

Potosí. 

Con estos datos es posible concluir que la quinta fue introducida primero en la Zona 

Media, quizás por su proximidad con la Huasteca, donde se usa en el son huasteco, 

en la primera mitad del siglo XX; siendo utilizada indistintamente hasta que se 

convirtió en común su uso en 1960. En Querétaro y Guanajuato, se introdujo a fines 

de 1970, a través de la Zona Media de San Luis Potosí. ‘‘Siendo así, todos los 

conjuntos arribeños cuentan actualmente con la quinta y quienes aspiran a ser poetas 

aprenden a tocar la quinta, sin excepción’’ (Chávez, 2010, p.107). 

2.3.7 La huapanguera en el trío huasteco y conjunto arribeño 

 
Como se abordó anteriormente, la presencia de cordófonos en México es herencia de 

España, lo que condujo a que se utilizaran para la interpretación de los géneros 

emergentes que estaban surgiendo, como es el caso del huapango y el son. El 

investigador Jas Reuter (2009) asevera que la guitarra con todas sus variantes en 

tamaños, números de cuerdas y afinaciones fue y es el principal instrumento popular 

de México. Por su parte, el violín ha sido representativo en el ámbito musical 

tradicional en varias regiones del país y ha estado presente en sus múltiples estilos. 

Al ser las danzas españolas interpretadas con guitarra, arpas y violines, en cada 

territorio las variantes genéricas autóctonas continuaron con las mismas tipologías de 

instrumentos originales y sus derivaciones organológicas (Hernández, 2003). En el 

caso del son huasteco, la utilización de los tres cordófonos simboliza la raíz europea 

de este género y es testigo de la apropiación de estos por parte de los indígenas y 

mestizos. Según Echevarría (2000), ‘‘la cultura indígena quizás se refleja en el tono y 



93  

en la contribución de la huapanguera y la jarana’’ (p.78). Al ser la huapanguera y la 

jarana instrumentos autóctonos, su combinación evidencia la creatividad e ingenio de 

sus cultores. 

Musicalmente, la unión oscilatoria que se produce entre las cuerdas de diferentes 

calibres resulta en un sonido brillante y dinámico, provocado por el frotado del arco 

del violín y la pulsación de las cuerdas con los dedos. También los registros y 

combinaciones del rasgueo de las guitarras con las líneas melódicas del violín, le 

brinda a la narrativa musical un lirismo y lenguaje con fraseos articulados y 

sincronizados. 

El huapango arribeño, también heredero de la música y la lírica española, combina la 

huapanguera con dos violines, juntamente con la jarana o la vihuela indistintamente. 

Desde los puntos de vista sociológico y musicológico, la conjunción de estos 

cordófonos refuerza la poética y la improvisación que caracteriza a esta práctica 

sonora. Además, le otorga a la música arribeña un sonido particular, matizado por una 

serie de estructuras que conforman un lenguaje propio. 

En este acápite, se abordó la quinta huapanguera como objeto social, dentro del cual 

se expusieron sus aspectos organológicos y como elemento activo dentro de la 

sociedad. No fue posible llevar a cabo el análisis acústico por la ausencia de los 

artefactos necesarios y medios tecnológicos para ello. Sin embargo, es posible 

aseverar que la relación de la quinta huapanguera con las actividades humanas en su 

contexto y su relación con los sujetos, devienen factores etnográficos que son 

necesarios analizar para su continuar este estudio integrador. 



94  

2.4 Criterios etnográficos en relación con la quinta huapanguera 

 
Para llevar a cabo un análisis etnográfico sobre la relación de los sujetos con la 

huapanguera y las influencias que determinan su desarrollo, fue necesario realizar 

entrevistas a intérpretes, compositores y constructores. Sus respuestas resultaron 

vitales para comprender la visión antropológica de la huapanguera desde una 

perspectiva sociocultural y procesual. 

Los factores ambientales y geográficos como entorno y contexto donde nace y se 

desarrolla un instrumento, son determinantes para el mismo, al condicionar motivos y 

modos de su producción. De igual manera, los factores tecnológicos influyen en las 

maneras en que se desarrollan y en su devenir en el tiempo, debido a diferentes 

transformaciones históricas. Los patrones ideológicos responden a determinadas 

formas de pensamiento, que se reflejan en las formas y concepciones morfológicas 

de cada instrumento musical. Todas estas influencias tienen un marcado carácter 

cultural que, a fin de cuentas, es la principal base ontológica que sustenta a la 

huapanguera y a todos los instrumentos musicales. 

En México, los árboles utilizados para la fabricación de instrumentos musicales 

huastecos se encuentran distribuidos en las regiones ocupadas por comunidades 

vegetales de bosque tropical. Algunos de los árboles empleados para la fabricación 

de instrumentos de cuerda son el cedro, el pinabete, el palo escrito, el granadillo y el 

cirimo. En la Huasteca, región donde se construye la quinta huapanguera, se emplean 

justamente estas maderas (cedro, magnolia y haya), que, ‘‘al decir de los artesanos 

resisten mejor el desgaste, mientras que los pinos los destinan a la costilla, el brazo 

y la tapa de fondo’’ (Torres, 1982, p.92). 



95  

Además de las maderas de los árboles, hay otro componente de la naturaleza 

utilizado en la construcción de la quinta huapanguera: las tripas de los animales. 

Según Hernández Azuara (2003), hasta los años cincuenta todas las encordaduras 

de los instrumentos eran de tripa de mapache o tejón, pero desde que aparecieron 

las cuerdas “industriales”, era frecuente que los músicos sólo elaborasen algunas de 

las cuerdas de sus instrumentos de tripa y el resto fueran sintéticas. En la actualidad, 

la caza de mapaches está prohibida y todos los instrumentos que se elaboran en la 

Huasteca Potosina están encordados con cuerdas sintéticas. Sin embargo, existen 

algunos constructores que saben cómo fabricarlas. 

Jasso (2017), afirma que en la antigua laudería se hacían las cuerdas de tripa de 

animal (ardilla, tlacuache, mapache). ‘‘Los nahuas no sólo representan a los animales 

del monte en los instrumentos musicales usados para los rituales’’ (p.27), también 

algunas partes anatómicas de los animales están presentes en las formas 

constructivas y en cada material para la elaboración de un instrumento musical, como 

las cuerdas hechas de tripa, ejemplo de simbolismo vinculado con el entorno natural. 

Por tanto, los árboles y algunos animales constituyen elementos ambientales y 

geográficos que influyen en la construcción de la huapanguera y en las acciones que 

se realizan sobre ella. 

Para el intérprete de son huasteco y son jarocho, Yeshua Pérez Tobías, la tecnología 

que se le aplique al instrumento, como las pastillas electrónicas que se le colocan en 

ocasiones para aumentar su volumen y sonoridad, provocan un cambio acústico en 

el instrumento. El uso también de objetos como el plectro o uña, implica la utilización 

de herramientas tecnológicas que inciden en el resultado musical del instrumento 

(comunicación personal, 5 de junio de 2024). 



96  

Cada elemento tecnológico y cultural que influye en el desarrollo de la huapanguera, 

es producto de una determinada ideología de los seres humanos. En el caso de la 

quinta huapanguera, prevalece una concepción ideológica sobre la identidad 

huasteca y serrana, como expresión cultural y artística de las regiones de la sierra y 

el campo. Al comprender la ideología objetualizada en los instrumentos, es posible 

obtener una perspectiva más profunda de cómo la música da forma a las sociedades 

y culturas en las cuales se practica. 

Los motivos por los cuales los intérpretes deciden aprender un instrumento suelen ser 

varios. En el caso del intérprete de jarana y huapanguera, Eloy Zúñiga, la motivación 

principal surge por la tradición familiar de escuchar el huapango huasteco. Para este 

músico, ‘‘es en la huapanguera y en la jarana donde confluyen sus dos amores: la 

música y mi tierra’’ (comunicación personal, 22 de junio de 2014). De igual modo, el 

huapanguero xilitlense Valente Medina comenta en entrevista que su motivación por 

la huapanguera le llegó por herencia, pues forma parte de la tercera generación de 

huapangueros de su familia (comunicación personal, 6 de junio de 2024). 

El huapanguero Ezequiel Olvera Guerrero, sustenta que siempre sintió inclinación por 

la guitarra, y al ser huasteco pues decidió aprender a tocar la jarana y la huapanguera. 

Este músico comenta que algunos de los instrumentistas de huapango interpretan el 

violín, la jarana y la quinta huapanguera, y que la gran mayoría que toca esta última, 

interpreta la jarana también (comunicación personal, 6 de junio de 2024). 

Generalmente, las formas de transmisión y enseñanza de un instrumento musical son 

a través de vías orales y escritas. Muchos instrumentos provenientes de la música 

popular y tradicional se aprenden por medio de la tradición oral, y algunos utilizados 

en contextos académicos mediante métodos didácticos escritos. Sin embargo, se han 



97  

diseñado documentos y métodos de enseñanza para muchos instrumentos de 

contextos folclóricos y populares, como parte del fenómeno de academización 

organológica. 

El maestro Jorge Morenos afirma que la enseñanza de la quinta huapanguera ha sido 

mediante la transmisión oral, aunque actualmente hay textos y manuales sobre este 

instrumento musical. El poeta y trovador Luis Guillermo Martínez opina que se 

aprende mediante la observación, preguntándole a los músicos cómo lo hacen y 

escuchando muchas grabaciones. Ante la pregunta de cómo son los procesos de 

transmisión del conocimiento en torno al instrumento, argumenta Eloy Zúñiga que sí 

existe una sistematización, aunque ‘‘no en los términos y parámetros occidentales del 

norte global’’ (comunicación personal, 22 de junio de 2024). 

En cuanto a la transmisión escrita, se han encontrado dos métodos para aprender la 

quinta huapanguera. Uno es Pespunteo: método de guitarra quinta huapanguera de 

David Flores Gayosso (s.f), que, en palabras de su autor, ‘‘aporta recursos técnicos, 

teóricos y didácticos para la ejecución de la guitarra quinta huapanguera’’ (párr. 1). El 

otro es Método Teórico Práctico para Quinta Huapanguera de Romero Baltasar 

Arteaga (s.f), manual sencillo y práctico cuyo objetivo es brindar las bases de este 

instrumento. Por tanto, sí existe sistematización escrita para su aprendizaje, por lo 

que su enseñanza no se encuentra enclavada solamente en la oralidad. 

Cada instrumento musical tiene maneras específicas de ejecutarse que responden a 

ciertos patrones fisiológicos y psicológicos, determinados por factores históricos y 

socioculturales que se han modificado y transmitido de generación en generación. 

Las formas de pulsar las cuerdas, las diferentes posiciones que se adoptan para la 



98  

ejecución y las técnicas que se utilizan, devienen productos de una serie de 

imaginarios que han establecido estilos interpretativos. 

Al preguntar a huapangueros las razones por las cuáles la quinta se ejecuta de la 

manera en que se hace, las respuestas en su mayoría estuvieron circunscritas a 

exponer sus funciones técnicas-musicales, por lo que resultó difícil encontrar los 

motivos que determinan estas formas de ejecución. Ezequiel Olvera expone que su 

función es de acompañamiento armónico-rítmico y que las formas de rasgueados 

varían en dependencia del género que se interprete con ella. 

Yeshua Pérez acota que se ejecuta de esa manera en el son huasteco como parte de 

una tradición que no es explicable, sino que es una ‘‘cuestión geográfica y cultural’’. 

Por ejemplo, para argumentar este criterio, comenta que en zonas como Ciudad 

Valles o Xilitla no se utiliza mucho el azote (chasqueado o forma de rasguear la 

guitarra) y en lugares como Hidalgo tocan más golpeado y percutido, en zonas 

cercanas al Pánuco se pulsa mucho a contratiempo. En el son arribeño, no se usa el 

azote ni pespunteos, sino solamente el acompañamiento armónico a través de 

acordes (comunicación personal, 10 de julio de 2014). 

Luis Guillermo Martínez señala el papel de la región como principal factor que 

determina las formas de ejecución. Existen dos rubros que engloban la interpretación 

de la quinta: el marcante de los bajos y el marcante armónico. Los motivos se deben 

a cuestiones netamente musicales, vinculada a funciones que se necesitan realizar 

mediante la huapanguera y los recursos sonoros que brinda per se (comunicación 

personal, 12 de julio de 2024). Para Valente, las causas son la ‘‘pura necesidad de 

que hubiera un instrumento que hiciera el bajeo en el conjunto’’, y la quinta por sus 

características era la indicada para ello (comunicación personal, 5 de junio de 2024). 



99  

Para el investigador y huapangólogo Jorge Morenos, los azotes, golpes y mánicos de 

la huapanguera tienen estrecha relación con los sones del siglo XVIII. En textos del 

guitarrista y compositor español del período barroco Santiago Murcia, aparecen 

representados mánicos y movimientos que se realizan en la quinta huapanguera, que 

conforman sus actuales rasgueos. Para este investigador, los pespunteos de la 

huapanguera se derivan de los que se hacían en la guitarra battente y del ud árabe 

como instrumentos predecesores de las actuales guitarras y respectivas variantes. 

El maestro huapanguero Gerardo Orta, afirma que al crearse para el son huasteco, la 

quinta huapanguera busca en su forma de ejecución imitar los preceptos musicales 

del este género, como el contratiempo. Es sumamente complicado encontrar la 

justificación de por qué se ejecuta de esa manera, pues según Orta un día a un músico 

en una determinada etapa histórica se le ocurrió puntear, bajear y rasguear los 

acordes de esa forma, estableciendo bases posteriores y adoptándose como tradición 

(comunicación personal, 15 de julio de 2024). 

Cada ejecutante de cualquier instrumento musical, presenta habilidades y destrezas 

que se convierten en fortalezas para la interpretación. De igual modo, presentan 

ciertas vulnerabilidades que dificultan la eficacia en el uso del instrumento, que serían 

debilidades y obstáculos durante la ejecución. El trovador e investigador Luis 

Guillermo Martínez, considera que presenta más debilidades que fortalezas como 

intérprete de la huapanguera. En entrevista comenta que aprender a tocar a través 

de la observación de otros intérpretes es una fortaleza, pues se le ‘‘facilita más 

aprender viendo’’ y también su gusto por el huapango (comunicación personal, 12 de 

julio de 2024). 



100  

En cuanto a las debilidades alega que, al tener la condición de zurdo, le costó mucho 

esfuerzo aprenderlo, pues desconocía que podía hacerles modificaciones a las 

cuerdas para adaptarla. Considera también que las capacidades musicales no tan 

óptimas puede ser una debilidad y también la falta de tiempo para dedicarle a su 

estudio, pues al tener otros trabajos no siempre se le facilita (comunicación personal, 

12 de julio de 2024). 

El huapanguero José Elías González, confiesa que el hecho de no componer versos 

es una característica que deben tener los intérpretes de la quinta y que al no 

desarrollarla se convierte en una debilidad. Para Yeshua Pérez Tobías, el hecho de 

tener una formación académica en guitarra le permite trasladar esos conocimientos a 

la quinta huapanguera. Como debilidad identifica la dificultad de ciertos rasgueados 

típicos de las zonas con mayor arraigo indígena, los cuales combinan ritmos binarios 

y ternarios, cuya ejecución le resulta muy complicada (comunicación personal, 10 de 

julio de 2024). 

Como debilidad, Valente Medina identifica la postura que se adopta para tocar la 

huapanguera, que le genera ciertos dolores y tensiones musculares; y también el 

hecho de cantar provoca cierto descuido en la ejecución de este instrumento. En 

cuanto a fortalezas, tocar la quinta le permite conectar musical y emocionalmente con 

otros músicos (comunicación personal, 5 de junio de 2024). 

La ergonomía que se establece entre el ejecutante y el instrumento se define por dos 

indicadores principales que articulan esta relación. Estas consisten en las 

características físicas del instrumento y la anatomía del intérprete, pues ambas 

influyen y determinan la eficacia y eficiencia en los procesos de ejecución. La 

morfología del instrumento en ocasiones puede provocar en el intérprete molestias 



101  

físicas y demandar posiciones incómodas para tocarlo; asimismo las características 

de las manos, dedos, boca o cuerpo en general a veces obstaculiza o facilita 

determinadas exigencias técnicas inherentes al estudio de un instrumento musical. 

Eloy Zúñiga afirma que las características físicas de la huapanguera no facilitan su 

interpretación, pero tampoco la entorpece a su vez. Sin embargo, para Ezequiel 

Olvera su construcción y morfología son las propicias para tocar el son huasteco 

(comunicación personal, 7 de junio de 2024). En cuanto a las particularidades 

anatómicas de los ejecutantes, para el maestro Gerardo Orta no constituyen 

impedimentos para tocarla (comunicación personal, 17 de julio de 2024). Existe un 

acomodamiento y una adaptación del cuerpo hacia el instrumento, colocándola de 

forma más horizontal, explica Yuyultzin Pérez. Esta intérprete alega que una solución 

para ciertas incompatibilidades es la de buscar una quinta huapanguera que resulte 

cómoda atendiendo a las peculiaridades del ejecutante (comunicación personal, 19 

de julio de 2024). 

Cuando se interpreta un instrumento musical, ocurren dos cuestiones subjetivas de 

manera transversal y proporcional. Por una parte, el instrumento genera en el 

intérprete determinados sentimientos y reacciones, mientras que durante la ejecución 

éste atraviesa por diferentes procesos emocionales provocados por diferentes 

factores. De esa manera, los elementos internos y externos se entremezclan para 

crear una relación emotiva entre el sujeto y el objeto. 

Ante la pregunta de cuáles sentimientos y emociones genera la quinta huapanguera, 

Eloy Zúñiga señala que el son huasteco, representado por este instrumento, no solo 

alegra y está presente en momentos joviales, sino también canaliza tristezas y 

dolores, pues también se toca en velaciones y para expresar aflicciones. Para este 



102  

intérprete, los sentimientos que experimenta son todos y también ‘‘los grandes 

dilemas del ser humano’’ (comunicación personal, 22 de junio de 2024). Gerardo Orta 

acota que el interpretar la huapanguera ha influido no solo en sus procesos 

emocionales, sino también en su actitud y personalidad. Este maestro huapanguero 

ilustra esta afirmación a través de un relato de su carrera musical, cuando es invitado 

sorpresivamente a presentarse en un lugar donde asistían personas de varios países, 

y al tener que enfrentarse a este público le ayudó a enfrentar retos y situaciones 

inesperadas (comunicación personal, 15 de julio de 2024). 

Ezequiel Olvera afirma que cuando agarra una huapanguera y se pone a tocar, olvida 

sus problemas, por lo que es un remanso de distracción que lo renueva 

emocionalmente. A José Elías González, la huapanguera le genera sentimientos de 

seguridad y confianza, pues la relaciona con la grandeza del huapango (comunicación 

personal, 10 de junio de 2024). La historiadora y huapanguera Yuyultzin, asevera que 

los sentimientos y emociones que provoca la quinta están relacionados con el 

momento y contexto en el cual se lleve a cabo la interpretación (comunicación 

personal, 13 de julio de 2024). 

Yuyultzin afirma que ‘‘el hecho de que se toque pegada al cuerpo, al corazón, a tu 

estómago, ayuda a conectar desde una energía corporal que es la que ayuda a seguir 

tocando’’ (comunicación personal, 13 de julio de 2024). Luis Guillermo Martínez 

sustenta que experimenta variadas emociones, como júbilo, alegría, tristeza, tedio, 

enojo, pues ‘‘como la vida misma genera estos sentimientos, igual la cuestión del 

instrumento va por ahí…’’ (comunicación personal, 12 de julio de 2024). 

Además de los sentimientos y emociones que provoca el estudio y práctica de un 

instrumento musical, está comprobado científicamente que provoca consecuencias 



103  

para la mente del ejecutante. Al requerir del uso de muchas aptitudes cognitivas como 

la atención y la memoria, favorece el rendimiento de la actividad cerebral y estimula 

las habilidades del razonamiento. 

El huapanguero José Elías considera que tocar la quinta se ‘‘relaciona estrechamente 

con lo que piensas, sientes y eres, con lo que reflejas y con lo que compartes con las 

demás personas’’, ya que la adapta como parte suya en un estrecho vínculo 

(comunicación personal, 12 de julio de 2024). Jorge Morenos afirma que la quinta 

tiene una fuerza y poder que provoca en el ejecutante placer, que incluso la música 

que se genera de ella puede hasta cambiar vidas (comunicación personal, 19 de julio 

de 2024). 

Yuyultzin Pérez asevera que tocar la huapanguera trae muchos beneficios, pues ella 

ha experimentado muchos momentos de estrés y tristeza, y al tener el instrumento le 

ha ayudado a ver las cosas diferentes, pues la música es una herramienta poderosa. 

La quinta ha contribuido a tener mayor concentración y disciplina, incluso a enfrentar 

la vida de diferente manera (comunicación personal, 14 de julio de 2024). También 

para Yeshua Pérez se ha vuelto fundamental para su estado psíquico, ya que es una 

necesidad liberadora (comunicación personal, 15 de junio de 2024). 

Las composiciones en la quinta huapanguera se encuentran estrechamente 

vinculadas a los géneros musicales que se interpretan con ella, por lo que no existe 

música compuesta para este instrumento exclusivamente. En el son huasteco, ‘‘las 

porciones de la música ya están creadas e inventadas, por lo que si se quiere 

componer un son huasteco habría que estudiar para que la melodía tenga un sesgo 

distinto del que ya existe’’ (Gerardo Orta, comunicación personal, 17 de julio de 2024). 



104  

Generalmente, las letras y la música de los sones huastecos se encuentran 

regularmente establecidas, por lo que el compositor tendría la obligación de crear 

nuevas melodías y textos para ella. En el caso del huapango arribeño, existen 

mayores posibilidades de composición, ya que al ser la poesía decimal el eje central 

de esta práctica cultural brinda posibilidades al trovador de crear infinitas letras 

improvisadas (Chávez, 2010). 

Los intérpretes de la quinta huapanguera en el son huasteco ofrecieron las siguientes 

respuestas ante la pregunta de cuáles eran sus principales motivos y razones para 

componer. Yeshua Pérez busca explorar nuevas melodías, armonías, sin perder los 

rasgueos tradicionales en la huapanguera, por todas las posibilidades que brinda a 

nivel musical. El maestro Jorge Morenos confiesa que ha compuesto sones huastecos 

desde la quinta huapanguera y la jarana huasteca, motivado por su amor a esta 

música, su lírica y sus versos. La huapanguera Yuyultzin Pérez no compone música 

como tal, pero sí versos que escribe y luego canta, motivada por todas las buenas 

sensaciones y experiencias que le provoca este instrumento (comunicación personal, 

20 de julio de 2024). 

Los trovadores o poetas del huapango arribeño, quienes tocan siempre la quinta 

huapanguera, exponen sus motivaciones y razones para componer sus versos. El 

Doctor Elías Chessani afirma que las motivaciones para componer están sujetas a la 

temática de la ocasión o del lugar donde vaya a tocar, como bodas, velaciones, 

bautizos, celebraciones, entre otros eventos. Los temas de sus versos pueden ser la 

vida, la muerte, la política, la migración y muchos tópicos de diversa índole. El poeta 

Luis Guillermo coincide con lo expresado por Chessani, y también añade que hay 

razones y motivaciones de índole personal, como su forma de concebir la vida y su 

deseo de exponer las diversas problemáticas de la sociedad. 



105  

Los lauderos son indispensables para la existencia, ‘‘continuidad y perdurabilidad de 

los instrumentos musicales en el tiempo’’ (Bencomo, 2021, p.63). La Huasteca 

Potosina es cuna de los instrumentos huastecos y según el laudero Frumencio 

Hernández de Texquitote (Matlapa), la quinta huapanguera nació allá. En otras 

regiones de la Huasteca, la Ciudad de México, Paracho (Michoacán), Zona Media de 

San Luis Potosí y Querétaro también se fabrican y reparan. Conocer todos los 

aspectos que engloban la relación de los constructores y la huapanguera, permite un 

acercamiento etnográfico de las circunstancias históricas y socioculturales donde 

surge y se desarrolla el instrumento. 

Las causas que determinaron la creación de la quinta huapanguera, se encuentran 

en la cultura musical heredada de los españoles que se fue fusionando con la 

indígena. La cuestión de su origen es circunstancial, condicionada por determinadas 

preferencias estéticas y fruto de imaginarios culturales (Daniel Guzmán, 

comunicación personal, 3 de julio de 2024). Pudiera incluso ser producto de una 

derivación de las guitarras que construyó el afamado guitarrista español del siglo XVIII 

Francisco Sanguino (Ruy Alonso Guerrero, comunicación personal, 16 de julio de 

2024). Por tanto, al no existir un registro de su creación, resulta casi imposible conocer 

los reales motivos de su génesis, por lo que solamente se pueden llevar a cabo 

hipótesis sobre las causas de su surgimiento. 

El uso de determinados materiales para construir la quinta huapanguera está 

condicionado por varias causas. El laudero Ruy Alonso, del estado de Puebla, afirma 

que los criterios de esta selección son en primer lugar, la disponibilidad de los 

materiales, la otra consiste en las características propias de la madera (su dureza, 

resistencia al deterioro, factibilidad de piezas de ciertas dimensiones). Otro criterio es 

la cuestión ornamental, pues las maderas tienen diversos colores, tonos, diseños, por 



106  

lo que el laudero va seleccionando la madera tomando en cuenta la estética y la 

combinación que desea lograr. Por último, sería el timbre a elegir, pues cada madera 

tiene una sonoridad específica y ligado a la estética musical de cada región 

(comunicación personal, 16 de julio de 2024). 

Muchas partes de la huapanguera reciben nombres del cuerpo humano y de otros 

objetos, por lo que se les preguntó a los hacedores de instrumentos los motivos por 

los cuales se les nombraba así. Para el laudero Daniel Guzmán, del estado de San 

Luis Potosí, es una cuestión circunstancial y cultural, debido a la ‘‘antigua violería 

española’’ (comunicación personal, 17 de julio de 2024). Las clavijas provienen de la 

palabra clavo, por su similitud con este objeto y un puente es una construcción que 

cumple la función que permite el paso de un lugar a otro; el puente de la huapanguera 

cumple el rol de colocar las cuerdas hacia el diapasón, por lo que constituye una 

especie de sinonimia. Respecto a las razones por las cuales se les nombra como a 

las partes del cuerpo humano, considera que es una cuestión etnográfica, pues el 

cuerpo es lo más cercano y, de hecho, a la guitarra se le considera una mujer, pues 

el instrumento en sí es el cuerpo (comunicación personal, 15 de julio de 2024). 

Para la fabricación y reparación de la huapanguera se utilizan ciertas técnicas por 

razones específicas. Estas técnicas obedecen a factores históricos y cuestiones 

estéticas, el acceso a determinadas herramientas y tecnologías. El ambiente y las 

condiciones climáticas influyen en la selección de técnicas, y también se encuentran 

los factores económicos, la cuestión del tiempo, la eficiencia de los procesos que 

demandan esas técnicas y la disponibilidad de los recursos. ‘‘No olvidar mencionar la 

creatividad personal en esta cuestión, hoy por ejemplo existen muchos cambios en 

las técnicas con la prensa, con el corte y grabado láser, así como la colocación de 

pastillas y micrófonos en la huapanguera’’ (Ruy Alonso, comunicación personal, 16 de 



107  

julio de 2024). Las razones dependen del lugar, de quien asumió la tradición y cómo 

la modificó, pues ‘‘se le ocurrió a alguien usar determinada técnica y trascendió’’ 

(Daniel Guzmán, comunicación personal, 8 de julio de 2024). 

Existen instrumentos que se construyen bajo los patrones de una cosmovisión 

específica y que responden a una ideología o cosmogonía religiosa. En el caso de la 

huapanguera, Ruy Alonso considera que el respeto a la madera forma parte de una 

vinculación con el ecosistema y con la naturaleza, como parte de una cosmovisión 

(comunicación personal, 16 de julio de 2024). Para Daniel Guzmán, es imposible 

enajenarse de algún pensamiento cuando se construye la huapanguera, pues 

siempre hay un precepto sociocultural (comunicación personal, 8 de julio de 2024). 

La quinta huapanguera, como se ha expuesto, es fruto de procesos y 

transformaciones socioculturales y resultado de varios factores históricos que la 

convirtieron en parte de la música tradicional mexicana. Sus características 

organológicas y etnográficas, devienen símbolos de la creatividad del hombre en su 

región y contexto social. Su papel en el son huasteco y el huapango arribeño es 

esencial en estos géneros musicales, al ser su eje central y horcón principal. 



108  

CAPÍTULO 3: La quinta en el son huasteco y el huapango arribeño 
 
 
 

 
3.1 El son huasteco 

 
3.1.1 Génesis y conceptos 

 
La tradición musical española, al fusionarse con la indígena, derivó en varios géneros 

y estilos que comenzaron a configurar el panorama nacional sonoro de México. El 

son, producto de este mestizaje cultural de europeos, africanos e indígenas que se 

comenzó a gestar en el siglo XVI, aparece desde el siglo XVII como pieza 

caracterizada por un patrón rítmico, armónico y recurrente que forma un complejo 

musical, cultural, poético y coreográfico. A partir del siglo XVIII se establecen sus 

bases musicales, al adquirir características propias en cada región (Hernández 

Azuara, 2003). 

Baqueiro (1942) indica que: ‘‘en su mayoría, los sones de huapango son, 

innegablemente, hijos de la música española que naciera en México en el siglo XVI’’ 

(p.28). A su vez, Álvarez (1988) menciona que entre los bailes populares españoles 

que provocaron la formación de los sones se encuentra el fandango y la malagueña, 

que se cantan y bailan a la vez. Para el maestro Vicente T. Mendoza, el género de 

romance usaba el estereotipo cadencial I, VII, VI, V; y en sus melodías aparece el 

ritmo de sesquiáltera (combinación de los compases de 3/4, 3/8 y 6/8), propio del 

huapango o son (Echevarría, 2000). 

Los términos son y huapango, utilizados para referirse al tipo de música que se 

interpreta en la Huasteca, presentan diferentes posturas teóricas sobre su significado 

y uso. Yolanda Moreno Rivas en Historia de la música popular mexicana (1989), 

afirma que en la región Huasteca, ‘‘los sones son conocidos como huapango o son 



109  

huasteco, y en la región occidental de México, el son es frecuentemente llamado 

huapango’’ (p.41-42). Otros autores como Mario Guillermo Bernal (2008) y César 

Hernández Azuara (2003), conciben al huapango como género específico del son, y 

para algunos músicos el huapango se utiliza para nombrar las piezas de tradición más 

antigua. También el término se designa indistintamente para referirse a la fiesta en la 

que se reúne música, canto y baile, o al espacio en que estos ocurren, como los sones 

que se ejecutaban en ella (Moreno, 1989 y Bernal, 2008). 

El huapango, según Bolaños (2015), posee letras fijas y definidas, mientras que el 

son era una pieza para que los intérpretes improvisaran sin seguir una letra en sí. 

Este criterio es compartido por el Mtro. Gerardo Orta, quien sostiene que el son 

huasteco consta de dos vertientes: son tradicional, donde las estrofas son 

intercambiables y se puede componer e improvisar nuevas letras, mientras que el 

huapango es una canción con ritmo de huapango donde no es posible omitir ni 

modificar la letra de la obra pues se perdería la identidad de la pieza en cuestión 

(comunicación personal, 9 de agosto de 2024). 

Los musicólogos Gabriel Saldívar y Vicente T. Mendoza coinciden en indicar que el 

huapango no es propiamente un género, puesto que bajo esta denominación figuran 

una diversidad de formas musicales y literarias como el fandango, la malagueña y 

otras danzas andaluzas (Echevarría, 2022). Manuel Álvarez Boada (1990) en La 

música popular en la huasteca veracruzana escribe que: ‘‘tradicionalmente se le llama 

huapango a la fiesta donde participan jóvenes, adultos y niños, y al modo particular 

de bailar este género de son […] así como al baile y a la fiesta, huapango se le llama 

al son que se interpreta con violín, jarana y quinta huapanguera’’ (p.107). 



110  

Diferentes teorías han pretendido aclarar la etimología de la palabra huapango. La 

primera de ellas afirma que el término deriva de la raíz náhuatl cuauhpanco y designa 

el lugar donde se coloca un tablado de madera para bailar. Otra teoría supone que la 

palabra se usó para designar el arte de los indígenas huastecos que habitaban junto 

a los márgenes del río Pánuco, en tanto que una última afirma que huapango es 

simplemente una transformación de la palabra fandango (Moreno, 1989, p.41). 

Para Omar Horacio Almazán (2023) los términos de son huasteco y huapango 

huasteco comparten un mismo significado. Según Almazán (2023) ‘‘dentro de la zona 

Huasteca no existe un término que podamos decir único y adecuado para hablar de 

música o del baile, sino que utilizan varios términos para referirse a lo mismo. Es decir, 

son sinónimos’’ (p.29). Román Güemes (2016) en La música huasteca, ofrece una 

oportuna aclaración respecto a estas dicotomías y posturas teóricas sobre los 

términos son y huapango: 

La diferencia más inmediata entre son huasteco y huapango es categórica: 

el son huasteco es la música que se interpreta en un huapango. El 

huapango es la fiesta; es el sitio donde se toca son huasteco para que la 

gente lo baile, lo cante y lo disfrute. Sin embargo, como sucede con todos 

los géneros musicales de América, el nombre del baile se utiliza también 

para denominar a la música y el canto. Por mucho tiempo ha sido indistinto 

llamar al son huasteco como huapango. Es más, se dice son huasteco o 

huapango; o son huasteco también llamado huapango, como si 

intentáramos no cometer un error o una imprudencia, como si no 

tuviéramos la certeza de estar diciendo lo correcto (p.173). 

 

 
Sin embargo, Casas y Güemes (2021) continúan expresando que en las comunidades 

rurales se comenzó a establecer otros términos para distinguirlos: el son es 

instrumental y el huapango es cantado. De ahí se derivan otras divergencias, como 

que el son se danza y el huapango se baila; el son es ritual, ceremonial y el huapango 

es festivo o pagano. En esta investigación se utilizará el término de son huasteco, como  



111  

expresión músico-danzaria típica de la región Huasteca, en correlación con la música 

instrumental, el canto y el baile, atributos esenciales en la definición de este amplio 

género de estructura lírica abierta (Standford, 1979 y Casas y Güemes, 2021). 

3.1.2 Principales características musicales 

 
La instrumentación consta de un violín, jarana huasteca y quinta huapanguera. El 

violín utilizado es el clásico de la plantilla de los Stradivarius de la escuela de 

Cremona. Sin embargo, en el ámbito del son se denomina violín huasteco y se afina 

medio tono cromático (F #, C #, G#, D #) debajo de la afinación estándar (G, D, A, E). 

Su rol en el conjunto es el de llevar las melodías en la introducción y alterna con la 

voz en cada verso, además de adornar y florear (Bolaños, 2015). 

La jarana huasteca es una guitarra pequeña de cinco órdenes cuya afinación es G, 

B, D, F#, A y aporta los tonos medios a la armonía. Posee once trastes y sus órdenes 

de cuerdas son simples, de las cuales la segunda y la cuarta son más gruesas que 

las restantes o bien todas iguales. Además de su papel armónico, también se utiliza 

como instrumento melódico o de punteo, pues logra armonizar los giros de la melodía 

ejecutada por el violín o ejecutar el requinteo de la melodía del son (Morenos, 2008). 

La voz en el son huasteco adquiere rasgos peculiares que demandan características 

especiales. El falsete o yodel es el elemento exclusivo del canto en este género 

musical, que consiste en una técnica vocal que permite alcanzar notas más altas que 

las del registro normal que se produce con la vibración de las cuerdas vocales 

superiores de la laringe. El que se usa en el son huasteco tradicional es el breve o 

corto, para alguna sílaba en la mitad de una palabra o hacia el final de un verso 

(Echevarría, 2022). 



112  

El ritmo de este género es vigoroso, fuerte, abarrocado, intenso e impetuoso. Un 

elemento rítmico característico es el sincopado, así como los compases que se 

utilizan son de 3/4, 3/8 y 6/8 con la sesquiáltera. Estas particularidades causan que 

su estructura rítmica sea altamente variable y compleja. Este ritmo dará pauta a la 

peculiar forma de interpretación de los bailarines. 

La interpretación de la melodía y el ritmo varían entre los cantantes y los 

instrumentistas, resultando en un rico entramado melódico dentro de la estructura 

armónica preestablecida. Para Eloy Zúñiga, el rejuego de melodías es el factor más 

fuerte y preponderante del género, acompañado del virtuosismo del violinista, muestra 

de la sensibilidad mesoamericana (comunicación personal, 15 de julio de 2024). 

El hecho de ser una tradición oral no implica que en la transmisión de una generación 

a otra se pierdan o se alteren las melodías, pero específicamente en lo relativo al 

sonido, la música, las melodías y los sones, se demostró que tienden a ser estables. 

Es importante considerar la continuidad en la transmisión oral en que se busca que 

las melodías sean conservadas por los músicos, que no las alteren, que las aprendan 

y transmitan de la manera más cercana a como las interpretaban sus antepasados 

(Gottfried, 2010). 

Desde el punto de vista armónico, el son está basado en modelos occidentales: 

tónica, dominante, subdominante y las escalas correspondientes. Respecto a este 

tema de la armonía, sentencia Bolaños (2015) en La transmisión de saberes 

musicales: el caso del huapango de la Huasteca: 

Hablar de la armonía del son huasteco es aludir al uso de acordes para 

acompañar una melodía o parte musical, es decir tocar tres o más sonidos 

en forma de intervalos que constituyen una unidad, a partir de una nota base 

llamada fundamental, la que determinará si es un acorde mayor o menor, 

que durante el son aparecen en varias series que se repiten de forma 



113  

constante durante la canción. Estos acordes serán dados por el tono en que 

es interpretado la melodía y el canto. Cabe destacar que la mayoría de sones 

huastecos se interpretan en la tonalidad de Sol, Re y La Mayor (p.31) 

La improvisación es un rasgo del son huasteco, que ocurre principalmente en el violín 

en las secciones de introducción y entre los versos. Bernal (2008) describe el proceso: 

‘‘El violín improvisa siempre dentro de la tonalidad y rítmicamente requiere de mucha 

creatividad y un fraseo auténtico de cada ejecutante. Los cantantes improvisan la 

melodía la cual varían aunque el texto se repita literalmente’’(p.35). 

No solamente se improvisa en la cuestión musical, sino también en la cuestión poética 

que es representativa y primordial en esta expresión musical. El creador de versos o 

trovador puede componer versos fijos o improvisarlos de acuerdo con el momento y 

motivo de la fiesta que se esté celebrando. El número de repeticiones de las coplas 

dota al son huasteco tradicional de gran vitalidad y creatividad que rompe las 

interpretaciones rígidas y permite improvisar (Almazán, 2023). 

3.1.3 Lírica 

 
Su estructura poética está basada en coplas y seguidillas, especialmente la sextilla y 

la quintilla. En su tesis doctoral, Rivelino (2016), comenta que el son está constituido 

principalmente por coplas que bien pueden ser sueltas o enlazadas, y que estas 

pueden estar o no relacionada con otras. Respecto a su aspecto formal, advierte 

Sánchez (2002) que ‘‘Sin ser estrictos en la caracterización de la copla como cuarteta 

octosilábica, podemos hallar, entonces, desde coplas de versos pareados hasta 

estrofas de diez versos o más; igualmente, la métrica en ellas puede variar entre 

regular e irregular, y la rima puede ser consonante o asonante’’ (p.110). 

En entrevista con el Mtro. Jorge Morenos sobre el tema de la lírica en el son huasteco, 

comenta que la copla es sinónimo de la cuarteta y que en este género musical 



114  

abundan más las quintillas y sextillas y que en algunos sones las cuartetas 

(comunicación personal, 3 de agosto de 2024). El Dr. Roberto Rivelino asevera en 

entrevista que los huapangueros portadores de esta tradición les llaman versos a las 

estrofas, que la copla en sí no debe conceptualizarse por el número de versos, sino 

como una estructura que tiene un significado independiente por sí mismo. Respecto 

a la seguidilla, es una forma poética que contiene las mismas cualidades de una copla, 

pero es muy poco usada en el son huasteco (comunicación personal, 2 de agosto de 

2024). 

Cuando el verso final de una estrofa sirve de base para formar otra, de manera 

sucesiva se le llama verso encadenado o cadena. La métrica de todos los versos, a 

excepción de la quintilla, es octosilábica con rima alterna consonante. Es 

precisamente la quintilla la que resalta en la producción poética como forma 

imponente, cuyo antiguo nombre era el de redondilla de cinco versos. Está formada 

por cinco versos octosílabos, que en relación a la rima tiene sus restricciones: ningún 

verso puede quedar libre, no debe de haber tres rimas consecutivas, y los dos últimos 

jamás deben rimar entre sí (Güemes, 2016). 

En cuanto a la estructura poética en la ejecución, uno de los integrantes del trío canta 

los dos versos de la primera estrofa mientras otro de los músicos sigue el contracanto 

de los mismos. El resto de la cuarteta queda a cargo del mismo músico que interpretó 

los dos primeros versos. Cada copla o estrofa encierra un pensamiento completo y 

bien definido al estilo del romance español (Hernández Azuara, 2003). 

Las letras que conforman el son huasteco abordan diversos temas de la vida en todas 

sus dimensiones, ‘‘derivando en una identidad cultural, que, por su relación estrecha 

con el territorio, se conforma como parte importante de la identidad regional’’ 



115  

(Almazán, 2023, p.31). Los elementos de la naturaleza, la flora y la fauna, la región, 

son temáticas abordadas con regularidad en los sones huastecos. El amor, el 

desamor, las pasiones, y también a la muerte, las tristezas y otras miserias humanas. 

Bernal (2008) asevera en cuanto a la versería del son huasteco que ‘‘hace referencia, 

en general, a su geografía, nombrando lugares y a poblaciones concretas. El 

contenido de las coplas alude también a cosas más íntimas y propias como son los 

sentimientos y valoraciones de sí mismo, teniendo como referencia primordial el amor, 

la ternura … aflorando la metáfora poética que celebra a la mujer y a la naturaleza’’ 

(p.28). 

Por su carácter es festivo, existe la creencia de que sus letras están compuestas de 

puras alegrías e imágenes edulcoradas, pero también abordan los conflictos y 

momentos difíciles. Respecto a esta última afirmación, Eloy Zúñiga refiere que el son 

huasteco ‘‘es bien alegre, pero bien triste, pueril pero también profundo, poético pero 

grosero, además, y contestatario, en fin, puede serlo todo […]’’ (comunicación 

personal, 22 de junio de 2024). 

Respecto al contenido en las coplas, Almazán (2023) asevera que las letras que 

aparecen en un son suelen hacerlo en otro, ya que ‘‘la temática de los sones puede 

variar adaptándose al contexto en que se encuentre el versador, ya que otra 

característica de los sones huastecos es la improvisación de versos’’ (p.28). En este 

sentido, Bolaños (2015) afirma que a diferencia de las letras fijas de los huapangos, 

en los sones huastecos ‘‘se improvisa echando versos y trovando sin seguir una letra 

en sí, cada intérprete utiliza su creatividad para crear, donde muestran su talento, en 

base a algún tema en el momento […]’’ (p.22). 



116  

Rivelino (2016) comenta que gran parte del acervo poético del son huasteco se forma 

por un número incalculable de coplas libres y que estas se pueden repetir de manera 

exacta en otras canciones. Por otra parte, expresa: ‘‘otro rasgo distintivo de la libertad 

de la copla en el son huasteco es que podemos encontrar un trío que canta un mismo 

huapango con coplas diferentes. En algunos casos conservan sólo una copla que es 

la que remite al son que están tocando y las demás son coplas libres o bien, 

improvisadas’’ (p.52). 

En el repertorio de son huasteco que incluye temáticas que aluden a la naturaleza se 

encuentran La acamaya, El tecolote, El zopilote, La viborita, La gallina, El cuervo, El 

gallo, El caimán, El tejoncito, El caballo, El guajalote, El cerdito, El perdiguero, La 

azucena, La rosa, Las flores, El cielito lindo, La leva, Las conchitas, El tlacuache y El 

aguanieve. La canción El querreque es paradigmática dentro del son huasteco, ya 

que está siempre presente dentro del repertorio de este género musical. La palabra 

“querreque” en su forma conceptual, deriva de un pájaro de plumaje gris, conocido en 

otros sitios con el nombre de pájaro carpintero; también se inspira en el sonido de las 

aves y pone de manifiesto la fuerza de la naturaleza. 

La petenera es una pieza musical que ha sido definida genéricamente como un son 

que se interpreta en distintas regiones del país. En cada una de estas regiones se 

encuentra con características musicales, interpretaciones e instrumentaciones 

propias. La petenera huasteca se caracteriza por tener como figura central a la sirena, 

donde sus letras hacen alusión al mar y a los animales marinos (Juárez,2013). 

Dentro del repertorio de canciones se encuentran también canciones bajo los títulos 

El sombrerito, El fandanguito, La leva, La presumida, El gustito, El rebozo, El 

queretano, El huerfanito, Las tres huastecas, El atardecer huasteco, El ranchero 



117  

potosino, entre otras. Estos sones antológicos se ejecutan en fiestas, ceremonias, 

velaciones, celebraciones, festivales y en otros espacios. 

3.1.4 Exponentes 

 
Existen muchos cultores de este género musical en la Huasteca de manera general. 

A continuación, se expondrán los exponentes de la Huasteca Potosina, por ser el 

espacio donde se centra la investigación, nombrándolos por tríos o de manera 

individual: 

• Trío Los Camperos de Valles 

 

• Trío Al son de Max 

 

• Trío Alegría Xilitlense 

 

• Trío Los Loros 

 

• Trío Las Alondras Huastecas 

 

• Trío Los Caporales 

 

• Trío Miramar 

 

• Trío Imagen Xilitlense 

 

• Trío Halcón en Vuelo 

 

• Trío Radiante Huasteco 

 

• Yeoshua Pérez Tobías 

 

• José Elías González Ortiz 

 

• Juan Francisco Briseño Márquez 



118  

Otra expresión que se encuentra unida al son huasteco por cuestiones geográficas, 

culturales, musicales e instrumentales es el huapango arribeño. Este y el son 

huasteco, como dirían sus cultores, ‘‘son como primos-hermanos’’. 

3.2 El huapango arribeño 

 
3.2.1 Génesis y conceptos 

 
Durante el siglo XIX, al ser la Zona Media de San Luis Potosí confluencia de varias 

rutas que comunicaban el Altiplano Potosino y el Occidente con el Golfo de México, 

llega y se establece el huapango arribeño como variante del son huasteco. El cronista 

del municipio de San Ciro de Acosta, Edgardo Govea Padrón, asevera que los 

principales exponentes del huapango consideran que Don Eugenio Villanueva 

Jiménez (1850-1922) fue quien sentó las bases de la poesía decimal y de esta 

expresión tradicional. Govea comenta que Palo Alto, Tapadero, Corral Quemado son 

comunidades de este municipio consideradas cunas de esta (comunicación personal, 

8 de julio de 2022). 

Para Perea (2005), ‘‘Río Verde se considera la mata del género’’ (p.23). Sin embargo, 

Velázquez (2004) expone que para los poetas y trovadores campesinos de la Sierra 

Gorda: 

En esta región del centro de México, depositaria de impulsos culturales de 

lejana raíz chichimeca, y marcada por el paso de misioneros franciscanos y 

dominicos, por gambusinos, militares y mercaderes errantes, hacia finales del 

siglo XIX definió en sus formas esenciales lo que actualmente se conoce como 

huapango arribeño, uno de los géneros del son mexicano que resguarda con 

particular vigor las ancestrales virtudes, y la destreza de los juglares y poetas 

comunicantes (p.20). 

El término arribeño significa oriundo de tierras altas, de la sierra y se han utilizado 

varias denominaciones para referirse a esta expresión tradicional. A este tipo de 

música se le conoció en la Zona Media de San Luis Potosí y la Sierra Gorda bajo el 



119  

nombre de música de vara, haciendo alusión a los violinistas que conforman estos 

grupos, conocidos como vareros (Rodríguez, 2020). Al respecto, explica Eliazar 

Velázquez (2004) que ‘‘hasta los años setenta, las trashumancias de los poetas, 

cantadores, guitarreros, trovadores y violinistas ejecutantes de música de vara, como 

entonces se nombraba (la definición huapango arribeño fue posterior) (p.222). 

Al ser la poesía constructo fundamental en esta manifestación popular, se le conoce 

también como Poesía Decimal Campesina, al ser la tradición musical y poética más 

importante y original de la Zona Media de San Luis Potosí, el Noreste de Querétaro y 

Guanajuato (Chávez, 2010). Velázquez (2012) al referirse al poeta Don Francisco 

Berrones, utiliza los términos de Huapango Arribeño y Poesía Decimal Campesina 

como la expresión representada por este patriarca. Algunos portadores y habitantes 

de las regiones donde se desarrolla esta expresión tradicional la denominan Poesía 

Decimal, la cual está compuesta por la planta de una poesía que consta de cuatro 

versos que van de seis a dieciséis sílabas cada una (García, 2022). 

Formular un concepto de huapango arribeño resulta complejo, por todo lo que implica 

desde un punto de vista social y cultural. Para Rodríguez (2020) ‘‘es una expresión 

popular en la que se conjugan varios elementos como la música, el baile, la literatura, 

la tradición oral y la fiesta ritual’’ (p. 21). Mientras que Jiménez (2008) afirma que es 

una manifestación cultural que implica una pluralidad de lenguajes como la palabra, 

la música, el baile y la representación y para Chávez (2010) es un género musical. 

Debido a las variadas expresiones artísticas y culturales que lo conforman, donde la 

oralidad y la ritualidad se nutren de reglamentos, dramaturgia, saberes y otras 

manifestaciones del patrimonio inmaterial, en esta investigación se concebirá al 

huapango arribeño como práctica cultural de música, baile, poesía y de expresiones 

orales que le son inherentes. 



120  

3.2.2 Principales características musicales 

 
El conjunto instrumental del huapango arribeño está conformado por dos violines, una 

quinta huapanguera y una vihuela o jarana. Como se mencionó anteriormente, a los 

violinistas se les denomina vareros, por lo que el primer vara es quien propone la 

melodía, la tonalidad y los sones. El segundo vara cumple la función de segunda voz, 

e interviene ‘‘en la sección del Decimal cuando el trovador está improvisando y se 

baja el ritmo de la música, pues hace un acompañamiento melódico; en ese momento 

solo el trovador y él ejecutan su instrumento’’ (Rodríguez, 2020, p.27). 

En la primera parte llamada poesía, los violines reexponen y repiten una y otra vez la 

melodía de la planta hasta que el poeta se detenga y recita una décima, momento en 

que se detiene el ensamble. En la valona, música que acompaña la glosa, los violines 

realizan interludios entre las décimas y una serie de melodías llamadas remates entre 

las décimas glosadas. La tercera sesión es el jarabe o son, que exhibe el trabajo de 

los violinistas, donde la primera vara tiene la libertad de escoger cuál jarabe o son se 

tocará y la segunda vara la sigue (Chávez, 2016). 

La jarana y la vihuela han formado parte indistintamente del conjunto arribeño, pues 

según fuentes orales y escritas se utilizaron en determinados períodos históricos y 

zonas geográficas. Según Don Daniel Gallegos, desde la mitad de la década de 1950 

se comenzó a insertar esporádicamente la jarana, en los grupos de huapango en el 

estado potosino, pero que en Xichú se introdujo la vihuela. Diaz (2014) considera 

importante señalar que ‘‘para acentuar la importancia de la jarana en las músicas de 

huapango, que en la actualidad todavía se observan músicos viejos que le nombran 

“jaranero” al músico que va acompañando la armonía junto con la quinta, sin 

diferenciar si es vihuela o jarana’’ (p.50). Comenta, además, que algunos músicos le 



121  

llamaban jarana a la vihuela, por lo que aún en ocasiones se utiliza el término sin 

distinción. 

Tanto la vihuela como la jarana acompañan con el rasgueo cumpliendo una función 

armónica y su ejecutante canta los versos en el jarabe y el son. En el caso de la 

jarana, la afinación y morfología es la misma que se utiliza para el son huasteco. En 

cuanto a la vihuela, posee cinco cuerdas cuya afinación es E, B, G, D, A; es de 

pequeño tamaño y se caracteriza por tener la tapa posterior convexa. En el huapango 

arribeño se utiliza para redoblar los azotes de la quinta huapanguera, para equilibrar 

el sonido oscuro de este instrumento y reforzar la armonía (Díaz, 2014). 

Musicalmente, el huapango arribeño presenta varias estructuras que conforman un 

tejido lírico-sonoro con determinadas funciones y propósitos, articulados por el 

contexto en que se desarrollan. Las tres partes que conforman la pieza arribeña 

prototípica (poesía, decimal-valona y jarabe o son), la topada (saludos, fundamento, 

bravata y despedida) y las velaciones o camarines (actuaciones poético-musicales en 

contextos religiosos), componen toda una compleja arquitectura musical. 

En la primera parte de la pieza arribeña se presenta una base musical sin llegar a 

dibujarse una melodía definible pues la voz del poeta es salmodiada o declamada. En 

el decimal-valona ‘‘la música con que se cantan las décimas de todas las valonas es 

la misma, para cada uno de los tonos, es decir que hay una melodía para La, otra 

para Sol, etc.; el ritmo es lento, muy apropiado para la improvisación’’ (Chávez, 2010, 

p.43). 

Respecto a la denominación de valona para referirse a la música, Neftalí Díaz Rivera 

(2014) la define como ‘‘un interludio melódico que realizan los violines acompañados 

por la quinta y la vihuela o jarana que tiene lugar dentro del decimal entre décima y 



122  

décima, el cual se utiliza como enlace para que el trovador improvise su verso. Tiene 

una sección introductoria variable melódicamente y la segunda que es invariable, la 

cual marca el final de la valona. Al acto de ejecutar la valona se le denomina valoneo’’ 

(p.123). Este acompañamiento musical baja el ritmo con respecto a la poesía y esto 

le ayuda al trovador, pues le da tiempo para crear sus composiciones improvisadas. 

El son es la parte musical en compás de 6/8 que generalmente va al final del decimal 

y que consta de una introducción de violines a manera de ostinato seguida por una 

melodía que en su repetición va acompañada de un verso de acuerdo con el nombre 

del son. Puede ser una “rosita”, un “pajarito”, una “presumida”, entre otros. El jarabe, 

consta de un ostinato o un motivo que se repite a piacere en 6/8 el cual es seguido 

por una intersección más apacible, aunque con el mismo tempo, de una melodía 

específica de acuerdo con el jarabe del que se trate, para finalizar con un remate a 

manera de ostinato que se distingue de la parte anterior por su carácter vivo donde 

los bailadores nuevamente hacen alarde de sus cualidades dancísticas. Esta tercera 

parte es finalizada por una terminación, denominada como tal, la cual es 

melódicamente compartida cuando en lugar del jarabe se ejecuta un son a criterio del 

varero (Díaz, 2014). 

La topada es una fiesta análoga a otras modalidades de controversia, donde se 

enfrentan dos poetas con sus respectivos conjuntos donde suben a un espacio 

llamado tapanco o tablado, el cual consiste en dos bancas de madera, colocadas una 

frente a la otra, cada una a dos metros de altura aproximadamente. Es regida por una 

estructura dialógica, que implica un proceso gradual de enfrentamiento mediante la 

palabra, acompañado por la música y el baile (Jiménez, 2008). En cada fase de la 

Topada se encuentran las tres partes constitutivas de la pieza arribeña. En cuanto a 

la armonía que se utiliza, el cantador Juvenal Casas menciona que tiempos atrás el 



123  

desarrollo se daba por escala ‘‘es decir, que iniciaban de Do Mayor y los tonos 

siguientes obedecían a esta escala mayor natural’’ (Díaz, 2014, p.69). Para los 

músicos actuales, las tonalidades más frecuentes son Sol Mayor, Re Mayor y La 

Mayor. 

En las velaciones o camarines, se acompaña la poesía decimal con los mismos 

instrumentos musicales, donde todos suenan al mismo tiempo, incluyendo el canto. 

Los violines y la voz interpretan la misma melodía, mientras que la huapanguera y la 

vihuela fungen como apoyo armónico. Nava (1992) comenta que ‘‘al culminar la o las 

cuartetas el trovador deja de cantar mientras los instrumentos continúan tocando la 

misma línea melódica que interpretaron en la planta, a esta sección músicos y 

trovadores dan el nombre de tonada’’ (p.361). Musicalmente esta sección compone 

un ostinato, una figura rítmico-melódica que llega a repetirse de diez a quince veces 

entre cada una de las estrofas. Después de las secciones de poesía y decimal, le 

sigue un momento de silencio y se elige una de las siguientes piezas: vals, chotis, 

polka, paso doble, corrida, las cuales se componen de una a cuatro frases siguiendo 

los principios de la armonía tonal. (Gutiérrez, 2023). 

3.2.3 Lírica 

 
La poesía decimal, junto con su conglomerado de estructuras, reglas y 

particularidades conforman toda una pléyade de lirismo y literatura genuina. La 

estructura musical se encuentra supeditada a las décimas (estrofa octosilábica de 

diez líneas, con rima A B B A A C C D D C) y valonas, con sus respectivas glosas y 

plantas, donde la improvisación y la memoria son los componentes fundamentales. 

La poesía de la primera sección de las piezas arribeñas es siempre memorizada, 

cantando la redondilla en una medida de tiempo asimétrica. Al respecto, Perea (2005) 



124  

sostiene que esta poesía se declama sin música, sólo el estribillo se canta después 

de las estrofas, las cuales pueden ser de cuatro o seis versos. Acerca de esta primera 

parte, Socorro Perea añade que esta poesía consiste en una glosa de línea, en la cual 

‘‘se canta sola la cuarteta inicial y se recitan las décimas glosadoras’’ (p.30). En la 

segunda parte o sección de la pieza arribeña, después de cantar la sección de la 

redondilla de la poesía por última vez, el poeta comienza a acercarse a la forma 

esquemática de las décimas improvisadas, ‘‘cuyo componente lírico es el llamado 

decimal, mientras su estructura musical se conoce como valona’’ (Chávez, 2010, 

p.15). 

Vicente T. Mendoza (1947) define la valona como el acto de glosar sobre una base 

de cuarteto con cuatro décimas correspondientes, de manera que el verso final de la 

primera décima hace espejo con el primer verso de la base de cuarteto, el verso final 

de la segunda décima hace espejo con la segunda, y así sucesivamente. El decimal 

está compuesto por una glosa de cuarteta en la cual se improvisan tanto la cuarteta 

inicial como las décimas glosadoras (Perea, 2005). Al contrario de la poesía, la planta 

es cantada una sola vez al principio de esta sección y nunca se repite. En la tercera 

parte, cuando en vez de un jarabe se hace un son, se cantan sextillas conformadas 

por versos octosílabos. 

La improvisación y la memorización son elementos primordiales en todas las 

estructuras que comprenden el huapango arribeño. Ante una presentación, el trovador 

escoge de su repertorio, que puede estar escrito en un cuaderno o solamente en la 

memoria del decimista, las poesías más adecuadas para la ocasión, tomando en 

cuenta el motivo de la fiesta. También puede escribir una poesía especialmente para 

una determinada ocasión, pero debe memorizarla (Molina, 2010). 



125  

En el texto La improvisación en el huapango arribeño: temas y estructura de la topada, 

su autor Marco Antonio Molina (2010) acota que las divisiones de sección también 

tienen una utilidad en el ejercicio improvisatorio, pues: ‘‘facilitan que el poeta se pueda 

concentrar en un solo tema, con lo que la improvisación está dirigida hacia un aspecto 

de la fiesta: en la primera parte, los asistentes, las circunstancias de la fiesta, el tema 

que los reúne; en la segunda parte, el desarrollo de la controversia, lo que en la región 

se llama bravata o aporreón, y en la última, el trovador se despide del público y de su 

contrincante’’ (p.201). 

La improvisación se basa en recursos formales y también con igual importancia en el 

desarrollo de ciertos temas. Ambos, recursos y temas, son parte del acervo con el 

que cuenta el trovador para ejecutar la improvisación, adaptándose a las 

circunstancias alrededor del acto improvisatorio. 

La memorización y la improvisación coadyuvan a conformar el repertorio que se lleva 

a cabo en bodas, encuentros de poetas, bautizos, fiestas ejidales y ferias, exequias, 

fiestas patronales (Gutiérrez, 2023). En cuanto al repertorio de poesías, decimales y 

valonas, se puede afirmar que es un asunto polémico y controversial, pues, aunque 

existe un repertorio común que es fruto de la creación de los trovadores, median 

cuestiones de derecho de autor reclamadas por estos. 

En entrevista con el poeta Luis Guillermo Martínez sobre la temática en cuestión, 

refiere éste que muchos autores se muestran celosos respecto a que sus 

composiciones se conviertan en dominio popular. Incluso, en relación con el repertorio 

de sones, jarabes y piezas como minuetes, valses, chotis, pasodobles, polkas, 

comenta Martínez que también ocurre en algunos casos el mismo fenómeno de 

propiedad intelectual (comunicación personal, 26 de agosto de 2024). 



126  

El repertorio de poesías, décima y valonas no tiene título como tal, sino que se 

nombran del mismo modo que la primera planta del verso. De las tantas creaciones 

del trovador Elías Chessani se encuentran A San Luis se les quiere invitar, Homenaje 

al Negro Marcelino, Qué bonito es nuestro México, Sobre la historia del huapango 

arribeño, Sobre la fundación de Jalpan de Serra, Querétaro. Don Guillermo Velázquez 

y los Leones de la Sierra de Xichú devienen pilares de esta práctica cultural, entre sus 

múltiples composiciones están Serrano de corazón, Saludo y pinto mi raya, Brota mi 

canto y se ufana, Viva el huapango, ¡Que se alegre el corazón!, entre muchas otras. 

Del trovador Ángel González destacan Los poetas de nuestra región y El Huapango 

es tradición, las cuales constituyen un acercamiento a esta expresión musical. Las 

temáticas están supeditadas a las ocasiones, motivos y espacios festivos y religiosos 

donde se ejecutan. 

3.2.4 Exponentes 

 
En la Zona Media de San Luis Potosí, en la Sierra Gorda de Querétaro y en la capital 

de San Luis Potosí se identificaron varios cultores de esta práctica cultural. Aparecen 

nombrados de manera individual desde su condición de trovadores o poetas y con el 

nombre de sus conjuntos. 

• Elías Chessani y sus Huapangueros de Río Verde 

 

• Romualdo Castillo 

 

• Antonio Escalante 

 

• Cornelio Villanueva 

 

• Luis Guillermo Martínez 

 

• Lupe Reyes 



127  

• Ismael Orduña 

 

• Miguel González 

 

• Pedro Ruiz 

 

• Talí Díaz y sus Díaz del Real 

 

• Toño Jiménez 

 

• Tranquilino Méndez 

 

• Fidel Cruz 

 

• Tobías Hernández 

 

• Mario Aguilar 

 

• Pánfilo Oviedo 

 

• Natividad Flores 

 

• Secundino Rivera Camacho 

 
La región, el repertorio, la lírica y la instrumentación devienen elementos en común 

del son huasteco y el huapango arribeño. En San Luis Potosí, ambas expresiones 

tienen lugar (Huasteca y Zona Media), incluso en ciertas porciones del territorio 

confluyen, como por ejemplo en Querétaro, donde se une la Huasteca y la Sierra 

Gorda. Ambas expresiones comparten repertorio, pues en la sección de sones de la 

pieza arribeña utilizan pajarillos, rositas, presumidas que provienen originalmente del 

son huasteco, pero que a su vez los cultores del arribeño adaptan y modifican. 

En la lírica, se utilizan las quintillas y sextillas, pero se desarrollan con diferentes 

matices en el huapango arribeño, que se caracteriza por el uso de las glosas en 



128  

décimas como estructura principal. Según Hernández (2003), anteriormente en el son 

huasteco se empleaban los trovos y las décimas, pero se sustituyó por las cuartetas 

y las otras formas estróficas posteriormente. En ambas expresiones se improvisan los 

versos. El diseño musical presenta diferentes características formales, expresivas y 

sonoras. En cuanto a la instrumentación, utilizan violines y jaranas indistintamente, 

pero la quinta huapanguera deviene el eje central que los une, la cual cumple roles 

semejantes y diferentes. 

3.3 La quinta huapanguera: su rol en el son huasteco y el huapango arribeño 

 
La Huasteca se destaca por ser el centro principal de instrumentos musicales 

huastecos utilizados en el huapango, especialmente municipios como Matlapa y 

Tamazunchale. En otras regiones de San Luis Potosí como Villa de Zaragoza, 

Armadillo de los Infante y Río Verde también existen espacios de laudería, al igual 

que en municipios de la Sierra Gorda de Querétaro y Guanajuato. 

La región influye en la construcción de la quinta huapanguera, ya que la obtención de 

materiales depende de las condiciones naturales y climáticas de cada lugar. En la 

Huasteca se utiliza el cedro y el palo escrito, en la Zona Media el ébano y en las zonas 

de Querétaro (Jalpan, Landa de Matamoros) y Guanajuato (San Luis de la Paz, Xichú, 

Dolores Hidalgo) se destaca el uso del mezquite y el oyamé, para la fabricación de 

cada una de las partes que constituyen el instrumento musical. La densidad y otras 

características de estas maderas determinan su uso en las distintas estructuras 

internas y diseños externos de la huapanguera. 

Tiempo atrás las quintas destinadas al son huasteco tenían sus diferencias con las 

del huapango arribeño, pues las de esta última tenían un sonido más agudo y eran 

más grandes. Actualmente ya se ha homogeneizado su construcción para ambos 



129  

géneros, condicionado también por la incorporación de las pastillas o micrófonos a la 

huapanguera y la ecualización de su sonido a través de estos transductores (Luis 

Maximiliano, comunicación personal, 16 de octubre de 2024). (Anexo 10). 

Respecto a las técnicas de construcción, varían en dependencia del laudero que las 

fabrique, condicionados por los recursos con los cuales dispongan y los métodos de 

aprendizaje que hayan adquirido (Ruy Alonso, comunicación personal, 5 de agosto 

de 2024). En la comunidad de Texquitote, el gremio de lauderos ha forjado una 

manera específica de construir la huapanguera, que se ha extendido a otras 

comunidades de la Huasteca. Sin embargo, en otras regiones se siguen los patrones 

de la guitarrería española para ello, por lo que los estilos constructivos de este 

instrumento musical son heterogéneos. 

Así como existen semejanzas y diferencias en ambas expresiones tradicionales, la 

quinta huapanguera cumple en ellos determinados roles etnorganológicos, los cuales 

incluyen usos, funciones, significados y simbolismos sociomusicales. Para ello, se 

entrevistaron a intérpretes de este instrumento musical de diferentes edades, 

formación y lugares de procedencia que fungieron como fuentes orales. Además, se 

consultaron fuentes bibliográficas concernientes a la temática en cuestión. 

La técnica para adoptar en un instrumento musical establece las formas de ejecutarlo. 

En cuanto a la técnica de mano derecha de la quinta huapanguera, cuando esta se 

encuentra relajada, se produce una curvatura natural que se acentúa para colocar la 

mano de ‘‘cochinito’’, término usado en el ámbito del huapango (Anexo 11). A esta 

manera de adoptar la mano derecha, Yeshoua Pérez la denomina ‘‘hacer patos’’, pues 

alega que los huapangueros la llaman así, ya que el objetivo es que la mano quede 

adecuada para hacer el apagado de las cuerdas (comunicación personal 19 



130  

de agosto de 2024). Ezequiel Olvera acota que es importante asumir una posición 

cómoda para la ejecución y que siempre se utiliza el talí, que es la correa o cinturón 

colocado en el torso del cual se cuelga el instrumento (comunicación personal, 20 de 

agosto de 2024). 

La mano derecha, es la que lleva a cabo los rasgueos o mánicos, que consisten en 

patrones rítmicos marcados por acentos y movimientos heterogéneos. Valente 

Medina comenta en entrevista realizada en Xilitla que en el son huasteco los mánicos 

varían por la cuestión de la región, y que cada intérprete lo adapta, apropiándose de 

diferentes maneras de estos. Expone además que los mánicos están determinados 

por la velocidad, y que ‘‘el de San Luis es más acelerado’’ (comunicación personal, 9 

de noviembre de 2023). 

Yeoshua Pérez coindice en la opinión de la heterogeneidad de mánicos, sobre todos 

los que están a contratiempo. Señala que el que se utiliza de forma particular es uno 

que consiste en un golpe hacia abajo, después hacia arriba con el pulgar, hacia abajo 

otra vez y el azote. Comenta que en cada pueblo hay diferentes maneras de hacer 

los mánicos y que se encuentran condicionados también por el repertorio 

(comunicación personal, 19 de agosto de 2024). El azote es otro movimiento de la 

mano derecha, que es un sonido seco que se produce cuando los dedos se atoran en 

las cuerdas para evitar que el sonido se prolongue (Gerardo Orta, comunicación 

personal, 3 de agosto de 2024). 

En el libro La petenera: son huasteco de Jesús Echevarría Román (2000) se muestran 

las figuraciones rítmicas y los tipos de mánicos que se emplean como son el abierto 

o floreado, el recto y el azote o detenido. Güemes (2016) los describe y resume de la 

siguiente manera: en la quinta, se pueden encontrar las siguientes técnicas (adornos) 



131  

en su ejecución, llamados mánicos como ‘‘azote, golpe hacia abajo donde se dejan 

caer los juntos ensordeciendo el sonido de las cuerdas; floreo, movimiento (hacia 

arriba y hacia abajo) rápido y repetido de la mano sobre las cuerdas; torbellino o 

burbujeo, movimiento de la mano casi igual al floreo’’ (p.185). El maestro Gerardo 

Orta ha definido y graficado los movimientos del acompañamiento que realiza la mano 

derecha en la quinta huapanguera: 

El acentuado es a contratiempo, donde los Tiempos 1 y 4 (Azotes) deben ser sonidos 

“secos” de leve volumen (intensidad de fuerza nula) y los Tiempos 2, 3, 5 y 6 (Acentos) 

deben ser sonidos “sonoros” de mayor volumen (sonido firme). En cuanto al mánico, 

existen tres niveles: sencillo, medio y completo. La pegada se refiere a la calidad en 

el rasgueo de las cuerdas, para producir el sonido exacto del son huasteco. (Anexo 

12). 

Con la mano derecha se realiza también el pespunteo, que consiste en una serie de 

notas musicales sueltas que componen una melodía. Se emplean en cualquier 

momento de la pieza, pero existen partes donde es más común y tradicional 

emplearla. Algunos pespunteos ya están establecidos en determinados sones, en su 

mayoría se utilizan como contracantos de la melodía principal y en ocasiones imitan 

dicha melodía que ejecuta el violín. Los pespunteos también se pueden improvisar, 

tomando la armonía y la melodía como referencia para ello (Yeshoua Pérez, 

comunicación personal, 19 de agosto de 2024). En el Método Pespunteo de quinta 

huapanguera, su autor David Flores ofrece varios ejemplos de pespunteos escritos 

en pentagrama (Anexo 13). 

Además de los mánicos y los pespunteos, se utiliza el bajeo, término que se asocia 

al pespunteo, ya que varios investigadores le denominan pespunteo de bajeos. Sin 



132  

embargo, el trío de huapango incorpora en su repertorio géneros musicales como 

cumbias, corridos, valses y polkas, en los cuales se utilizan bajeos como una serie de 

notas del registro grave que marcan la base rítmica-armónica. Es así como se puede 

considerar un instrumento multifuncional al realizar todas las funciones melódicas y 

rítmicas de los instrumentos de cuerdas pulsadas. En cada una de estas funciones y 

técnicas de mano derecha, la mayoría de los quinteros o guitarreros (denominación 

para referirse a los ejecutantes de la quinta huapanguera) usan la uña en su dedo 

pulgar, cuyo objetivo es aumentar el nivel del sonido y protegerse los dedos (Anexo 

14). 

El ejecutante de la quinta huapanguera es quien brinda el equilibrio a las notas 

producidas por el violín y la jarana, por lo que además de las habilidades que debe 

poseer con la mano derecha, es necesario dominar pisadas, acordes, tonalidades y 

posiciones con la mano izquierda (Castillo, 2011). 

La posición que asume la mano izquierda es abierta, con la cual se utilizan 

generalmente los cuatro dedos (índice, medio, anular y meñique) y el pulgar que se 

coloca detrás del mástil o brazo de la huapanguera y en algunas ocasiones se usa 

como auxiliar para ciertos acordes. La barra o ceja, técnica que consiste en colocar el 

dedo índice de manera horizontal sobre las cuerdas, es muy común en cordófonos 

pulsados y por ende también en la huapanguera, especialmente en acordes mayores. 

Los acordes mayores que más se utilizan son Do Mayor (C), Re Mayor (D) y Sol Mayor 

(G); que fungen como tonalidades o tonos cuyas progresiones armónicas están 

definidas regularmente por Tónica (I grado), Subdominante (IV) y Dominante (V). Las 

tonalidades menores más comunes son mi menor (Em), sol menor (Gm) y re menor 

(Dm); que comprenden más variaciones desde el punto de vista armónico. En 



133  

tonalidades mayores se encuentra El Querreque, El perdiguero, El caballito, La 

Huasanga, El aguanieves, entre otros; mientras que La Petenera, La rosa, La 

malagueña, La orquídea, El son del gallo están en tonos menores. Existen algunos 

huapangos y sones como El Fandanguito y El rebozo que cambian de tonalidades 

mayores a menores y viceversa; y otros como es el caso de El llorar que cambia de 

un tono mayor a otro mayor (Do Mayor a Sol Mayor). (Yeshoua Pérez, comunicación 

personal, 22 de agosto de 2024). 

La quinta huapanguera tiene un vínculo directo con la sociedad, pues es precisamente 

ésta la que le otorga su valor. Sus funciones sociales son festivas y religiosas, ya que 

sus usos están condicionados por las fiestas, celebraciones, velaciones donde se 

solicita el son huasteco. Se destaca la celebración del Xantolo por el Día de Muertos 

en la Huasteca, dentro de la cual el son huasteco participa como parte de las prácticas 

culturales que allí se llevan a cabo. De esta manera, se establece una relación entre 

su función y su construcción. Al respecto, Hernández Vaca (2010) en Son huasteco, 

son de costumbre. Etnolaudería del son a lo humano y a lo divino en Texquitote, San 

Luis Potosí afirma: 

La quinta y la jarana construidas para los sones huastecos, con fines festivos 

o ceremoniales, no pueden ser homogenizadas en su estética; cada una, en 

función del uso social, tiene su propia estética y su contexto de producción. 

Así, no es lo mismo construir una quinta y una jarana para el son de costumbre 

—austeras en su ornamentación y que corresponden a un cierto contexto y a 

una estética regional o local—, que construir una quinta y una jarana para uno 

de los populares tríos de huapango, cuya estética responde a otros contextos, 

que remiten a las guitarras sextas de Paracho, Michoacán (p.244). 

Los significados de los instrumentos musicales se basan en aspectos históricos, 

sociales y culturales que han determinado su devenir y trascendencia en el tiempo. 

Además, están condicionados por emociones y sentimientos que surgen en sus 

portadores hacia ellos. En entrevistas a cultores de la huapanguera, refirieron que 



134  

este instrumento musical significa amor, camaradería, alegría, fuerza, consuelo, 

cohesión. Los símbolos de la quinta hacen referencia a los aspectos representativos 

e identitarios establecidos por una estrecha relación entre la región y la música del 

son. El campo y la naturaleza devienen los símbolos principales de los instrumentos 

que componen el son huasteco, pues se han convertido en elementos que identifican 

a esta música juntamente con la huapanguera. 

Para el huapango arribeño se utiliza la misma técnica de mano derecha e izquierda 

para su ejecución. En cada sección de la prototípica pieza arribeña el ejecutante de 

quinta huapanguera realiza diferentes mánicos. La poesía se encuentra en compás 

ternario de 6/8, por lo que el ritmo se basa en figuras rítmicas llamadas corcheas; 

mientras que en la valona el compás cambia a binario (2/4) pero siguiendo el patrón 

rítmico de las corcheas (Anexo 15). 

En esta práctica cultural se le denomina marcante a lo que en el son huasteco se le 

llama azote. Los remates (adornos que forman parte de los mánicos) son 

determinados por los vareros, los cuales debe realizar también el vihuelero y en el 

caso del guitarrero esta ejecución es opcional (Luis Guillermo Martínez, comunicación 

personal, 12 de octubre de 2024). En la música de camarín o de velaciones, vertiente 

religiosa del huapango arribeño, se interpretan otros géneros como valses, chotis, 

polkas, en los cuales la huapanguera hace la función de bajeo. 

Las cuestiones armónicas están marcadas por determinados códigos que devienen 

productos de la ritualidad y los reglamentos típicos de esta tradición. Según el trovador 

Luis Guillermo Martínez, el reglamento indica el uso de tres tonalidades supeditadas 

a ciertos momentos del día. En la tarde, se debe tocar el Sol Mayor, en 



135  

la noche en Re Mayor y en la mañana a La Mayor (comunicación personal, 12 de 

octubre de 2024). Al respecto Díaz (2014) afirma que: 

Por ejemplo, en un Camarín: si el evento empieza al anochecer, a partir de 

esa hora y aproximadamente hasta las doce de la noche o una de la 

madrugada todo el desarrollo musical tendrá el centro tonal en Re mayor, es 

decir, todo lo que se interprete y ejecute tendrá que ser en esa tonalidad. A 

partir de esa hora, este sonido (como anteriormente se le nombraba a la 

tonalidad) se cambia a La mayor, generalmente entre cada intervención se 

toca una poesía con su decimal y luego una o dos partes instrumentales, por 

ejemplo, una pieza, un vals, una polka, una marcha, entre otras. Luego de 

esto, el poeta continuará su ejercicio musical en ese tono (como 

generalmente se le nombra a la tonalidad), y de igual manera, el desarrollo 

musical girará en el centro tonal de La mayor. Hacia las tres o cuatro de la 

madrugada se cambiará a Sol mayor para amanecer tocando en ese tono y 

terminar el compromiso (p.69). 

Al constituir la poesía el eje principal de esta expresión cultural, el uso y funciones de 

la quinta huapanguera se trasladan a una esfera menos protagonista desde el punto 

de vista musical, pues a su vez el ejecutante de este instrumento (trovador) es la 

figura más importante dentro de la manifestación (Natividad Flores, comunicación 

personal, 15 de octubre de 2024). Sin embargo, para el poeta Secundino Rivera, el 

trovador debe tener un alto dominio de la huapanguera, pues requiere destreza 

técnica (comunicación personal, 17 de octubre de 2024). 

Por otra parte, dentro de la tradición existen trovadores que gozan de bella voz para 

cantar las poesías, pero carecen de una ejecución satisfactoria en la quinta y de igual 

forma algunos que son buenos para ejecutar la guitarra carecen de versería que les 

permita destacarse como poetas. De esta manera se observa la heterogeneidad de 

criterios y percepciones relacionados con el rol del trovador y de la quinta 

huapanguera. 

Al igual que en el son huasteco, sus funciones sociales y usos se asocian a fiestas, 

bautizos, bodas, aniversarios de ejidos, velaciones, fiestas patronales. A estos 



136  

contextos se añaden las topadas, típicas y representativas del huapango arribeño. En 

ellas, la quinta huapanguera es el medio con el cual el trovador protagoniza las piezas 

arribeñas en el huapango, camarín y topadas, por lo que deviene eje central en una 

posición de liderazgo. 

Sus significados comprenden la poesía, el compañerismo, la denuncia social. En 

cuanto a los símbolos se encuentra el orgullo serrano, la migración, la libertad, temas 

recurrentes en la música de esta expresión tradicional. Por tanto, la quinta 

huapanguera se apropia de cada uno de estos significados y símbolos a través de las 

manos y voces de cada trovador que la ejecuta. 

A continuación, se presentan las semejanzas y diferencias del rol de la quinta 

huapanguera en ambas expresiones tradicionales expuestas a manera de síntesis: 

 

 Usos y funciones musicales 

 Son huasteco Huapango arribeño 

Mánicos Azote Marcante 

 Pespunteo 

Rasgueo 

Bajeo 

Rasgueo 

Bajeo 

Armonía Acordes Mayores y 

menores 

Uso más frecuente de acordes 

Mayores 

Ritmo ternario ternario/binario 

 
 
 
 
 

 



137  

 Son huasteco Huapango arribeño 

Funciones Festivas y religiosas Festivas y religiosas 

Usos fiestas, bautizos, 

bodas, aniversarios de 

ejidos, velaciones 

fiestas, bautizos, bodas, 

aniversarios de ejidos, 

velaciones, topadas 

Significados amor, camaradería, 

alegría, consuelo, 

cohesión 

la poesía, el compañerismo, la 

denuncia social. 

Símbolos El campo y la 

naturaleza 

el orgullo serrano, la migración, 

la libertad 

 

 
Como se ha expuesto en todo el apartado capitular, en el son huasteco la quinta 

cumple un papel protagonista que se cristaliza en sus funciones musicales, mientras 

que generalmente su protagonismo en el huapango arribeño se direcciona más hacia 

la figura de su ejecutante y no tanto desde los aspectos musicales. Sus funciones y 

usos sociales son semejantes, determinados por los contextos donde se desarrollan, 

los cuales son similares. Sus símbolos y significados comprenden una mixtura de 

elementos condicionados por las características propias de los espacios donde se 

gestan y por los procesos de identidad por los que atraviesa. La suma de todos estos 

aspectos comprende el rol de este instrumento musical, el cual es primordial para 

comprender el propósito del son huasteco y el huapango arribeño. 

Usos y funciones sociales 



138  

CAPÍTULO 4: Documentación etnorganológica de la quinta huapanguera 

 
En aras de salvaguardar la memoria documental de la quinta huapanguera y como 

parte de la propuesta teórica metodológica de la Etnorganología presentada en el 

primer capítulo, la última sección de esta investigación se dedicará a compilar 

documentos relativos a la gestión y difusión de la quinta huapanguera. Para ello, se 

seleccionaron dos tipologías documentales porque se consideraron necesarias para 

su preservación como parte del patrimonio musical de las regiones donde se 

desarrolla el son huasteco y el huapango arribeño. 

4.1 Documento relativos a su difusión 

 
La documentación deviene elemento integrador para aglutinar todos los aspectos que 

componen la música y sus predios; por lo que dicha manifestación precisa “del apoyo 

del documento para perdurar en el tiempo” (Carralero, 2015, p.157). Tanto registrar 

como documentar son acciones necesarias para la preservación de instrumentos 

musicales en todos sus contextos, cuyos objetivos no solo se encaminan hacia el 

ámbito profesional, sino que también se dirigen a sensibilizar a la sociedad en su 

conjunto. 

Documentar constituye una medida de salvaguardia de bienes y manifestaciones 

establecidas por las convenciones internaciones sobre el patrimonio cultural material 

e inmaterial. En el año 2011, el Gobierno del Estado de San Luis Potosí declaró al 

huapango como Patrimonio Cultural Inmaterial, al constituir una ‘‘expresión cultural 

excepcional característica de la región Huasteca, en la que el canto es acompañado 

de baile y música tocado con violín, jarana y huapanguera’’ (Secretaría General de 

Gobierno, 2011, p.3). Asimismo, en el año 2014 el Estado de Querétaro encabezó la 

declaratoria de Música de la Huasteca y Sierra Gorda Queretana como Patrimonio 



139  

Cultural Intangible, protagonizados por las expresiones musicales del son huasteco y 

el huapango arribeño, siendo este último ‘‘baile que se puede interpretar mediante 

música, por violín, guitarra huapanguera y una jarana o vihuela’’ (Secretaría de 

Gobierno, 2014, p.12). 

La difusión forma parte de las funciones que comprenden la gestión del patrimonio 

cultural, constituye una medida de salvaguardia del patrimonio inmaterial y, a su vez, 

también deviene tipología documental etnorganológica. La difusión opera e influye 

directamente en la sociedad, puesto que acerca el instrumento sonoro a esta 

mediante la utilización de varias vías y recursos (Bencomo, 2021). 

Melo (2013) expresa sobre la relevancia del documento musical y su difusión: 

 
[…] el documento musical se concibe como uno de los fundamentos y 
fuente para reconocer y valorar las expresiones musicales y las 
comunidades de las cuales emanan […] es entonces necesario que 
existan procesos de difusión de la documentación musical y del patrimonio 
musical mismo, para que las comunidades externas conozcan y entiendan 
el significado y el valor que tiene para quienes las produjeron (pp. 85). 

La musicóloga cubana Miriam Escudero en el artículo Documenta Musicae (2016), 

establece como ejemplos de estos documentos a la prensa periódica escrita que 

contiene críticas y anuncios de presentaciones musicales, carteles y programas. Los 

documentos relativos a la difusión de la quinta huapanguera que se describirán a 

continuación serán carteles de festivales, programas y los encaminados a los 

procesos de trasmisión-enseñanza. 

El Festival de la Huasteca es un espacio que promueve y difunde la diversidad de 

expresiones culturales de esta milenaria región cultural, donde también se presentan 

los resultados de los proyectos apoyados por el Programa de Estímulos a la Creación 

Cultural Huasteca. Este es un festival multidisciplinario que reúne a más de 400 

participantes de los seis estados que integran la Huasteca. 



140  

El primero de estos festivales se realizó en el año 1996 en Ciudad Valles, San Luis 

Potosí, celebrándose anualmente hasta la actualidad, siendo el último realizado en 

Tampico, Tamaulipas, en el año 2024 en su edición XXVII (imagen 1 de anexo 16). 

En estos festivales, el son huasteco deviene constructo fundamental en las 

representaciones culturales de la región, ya que engloba la esencia e identidad 

huasteca en cada nota musical. Además, es el espacio propicio para la promoción y 

difusión de esta expresión músico-danzaria y epicentro para la confluencia de los 

exponentes de esta (imagen 2 del anexo 16). 

Además de los festivales, en los distintos estados que integran la Huasteca se llevan 

a cabo fiestas, concursos y encuentros de son huasteco (imagen 3 del anexo 16). 

Cada uno de estos eventos, con sus particularidades, tienen el propósito de promover 

y articular los procesos que comprenden el baile y la música. En ellos, se realizan 

conexiones e intercambios entre los tríos, lo que propicia el crecimiento de saberes y 

la visibilidad de la expresión tradicional. 

La enseñanza del huapango es fundamental para garantizar su continuidad y legado 

en el tiempo. Rodríguez y Barceló (2009) aseveran que la praxis de la pedagogía 

musical deviene en dialécticas como “[…] la relación existente entre el arte musical y 

su enseñanza, el balance adecuado entre la adquisición de la técnica, el nivel cultural 

y la espiritualidad del intérprete y la necesidad de conocer con mayor profundidad 

nuestra música” (p.22). 

Los procesos de transmisión del son huasteco se llevan a cabo a través de cursos y 

talleres en instituciones como casas de cultura y otros centros que promueven el 

desarrollo de esta música. En Xilitla se encuentra el Instituto Xilitlense de Bellas Artes, 

en el cual se imparten clases de interpretación del son huasteco. En la zona centro 



141  

de San Luis Potosí se ubica la Academia de Música Meine Musik en la cual el Mtro. 

Gerardo Orta ha dedicado parte de su trabajo a la academización del huapango al 

trasladar los códigos musicales a partituras y documentos de música anotada (imagen 

4 de Anexo 16). El maestro Jorge Morenos, exponente de esta expresión tradicional, 

ha impartido cursos y talleres en varias regiones del país, por lo que es un exponente 

en la enseñanza del son huasteco a nivel nacional (imagen 5 de Anexo 16). 

Al huapango arribeño también se le han dedicado festivales y otros eventos cuyo 

objetivo es promover esta práctica cultural. El festival de Huapango Arribeño y de la 

Cultura de la Sierra Gorda es una fiesta anual que se lleva a cabo en Xichú, 

Guanajuato los últimos días de diciembre y hasta el 1ro de enero, que cuenta con 

más de 40 ediciones (imagen 6 de Anexo 16). Este festival incluye talleres para niños 

y jóvenes sobre música y arte, foros de diálogos entre huapangueros locales y 

repentistas foráneos, presentaciones de artistas invitados y la topada del 31 de 

diciembre que caracteriza a este evento (Rodríguez, 2019). 

En San Ciro de Acosta, se realizó el Primer Festival de Huapango Arribeño en julio 

del 2022 con el objetivo de reconocer la labor de los poetas fallecidos y a los 

actualmente activos, así como la de los paisanos migrantes que apoyan la realización 

de este evento. En el 2023 y 2024 se llevaron a cabo las dos ediciones subsiguientes, 

en las cuales participaron también exponentes destacados del huapango arribeño con 

diversas presentaciones en la plaza principal del municipio (imagen 7 anexo 16). 

En el estado de Querétaro, por ser una región donde se recrean tanto el son huasteco 

como el huapango arribeño, se realizan varios eventos dedicados a los mismos. 

Ejemplos de ellos son el Festival de Ahuacatlán de Guadalupe en Pinal de Amoles, 

como homenaje a la rica cultura musical de la Sierra Gorda y la Huasteca, el Festival 



142  

de Huapango en Peñamiller y el Concurso de Baile de Huapango Huasteco en San 

Joaquín. En el centro de San Luis Potosí, el trovador Elías Chessani ha realizado una 

amplia labor de difusión de ambas vertientes del huapango a través de largos años, 

que incluye la fundación de la Escuela de Décimas y Valonas de Rio Verde, el Festival 

Nacional del Son en San Luis Potosí, la organización de la Convivencia Anual del 

Huapango, así como múltiples presentaciones y una vasta obra escrita (imagen 8 y 9 

del anexo 16). 

En la capital de San Luis Potosí existe un marcado movimiento divulgativo del 

huapango, en el cual las instituciones de cultura cumplen un papel primordial. Es así 

como en diferentes espacios y puntos de la ciudad se realizan actividades para 

promover estas manifestaciones tradicionales, incluyendo plazas públicas (imagen 10 

de anexo 16). En la Feria Nacional Potosina se presentan varias agrupaciones 

huapangueras y en el año 2024, en el Pabellón Artesanal, se expuso una muestra de 

instrumentos musicales huastecos como parte de la divulgación de la laudería 

huasteca (imagen 11 de anexo 16). 

Estos documentos relativos a la difusión y las acciones de promoción en sí son el 

resultado de labores de gestión, evidenciadas por la documentación relativa de estos 

procesos socioculturales cuyo propósito es viabilizar y visibilizar la música del 

huapango en sus dos vertientes. 

4.2 Documentos relativos a su gestión 

 
La gestión de las manifestaciones patrimoniales deviene proceso complejo y 

multidimensional, en la que intervienen varios factores socioeconómicos, políticos y 

administrativos que influyen en su desenvolvimiento. Las peculiaridades de este tipo 

de patrimonio son elementos a considerar para la optimización de su gestión; pues 



143  

sus características y maneras de manifestarse condicionan las estrategias y 

herramientas documentales que se llevan cabo sobre dichas manifestaciones 

(Bencomo, 2021). 

En la gestión del patrimonio musical es necesario planificar, organizar, dirigir y 

controlar los procesos que aseguran la salvaguarda de esta expresión del patrimonio 

cultural. Para ello el gestor deberá investigar, proteger, conservar y difundir este 

patrimonio mediante la ejecución sistemática de determinadas acciones de gestión. 

Suárez (2016) propone que estas acciones se pueden integrar en la localización e 

identificación, inventario y catalogación, digitalización, estudio y difusión. 

Respecto a la relación entre las etapas del ciclo administrativo y de las acciones de 

gestión asevera: 

es importante puntualizar que en cada una de las acciones de gestión del 
patrimonio histórico-documental de la música se reproduce el ciclo 
administrativo de la gestión del patrimonio cultural. Así resulta que establecer 
objetivos a ejecutar en el tiempo preciso, puntualizar las tareas a realizar y 
asignar recursos humanos, materiales y tecnológicos, forman parte de la 
planificación de la gestión de los bienes patrimoniales para cada una de las 
labores descritas. De igual modo, la función de organización se evidencia tanto 
en la creación de una metodología de trabajo como en la distribución de las 
labores específicas a las personas correctas [...] no se debe obviar el papel 
estratégico de la dirección, imprescindible para que el gestor lidere, conduzca 
y motive al equipo de trabajo que ejecuta el proceso de gestión de los bienes. 
Igualmente, el control es necesario para la verificación del cumplimiento de los 
objetivos en los plazos previstos, el chequeo de las labores y la 
retroalimentación cognoscitiva para la planificación, organización y dirección de 
acciones subsiguientes (Suárez, 2016, p.50). 

 
 

 
Las instituciones encargadas de la gestión del huapango son las Direcciones 

Municipales de Cultura del Ayuntamiento, Consejo Estatal para la Cultura y las Artes, 

Dirección General de Culturas Populares Indígenas y Urbanas, Direcciones de 



144  

Programas Regionales, Dirección General de Promoción y Festivales Culturales, 

Centros culturales y de Artes, Casas de Cultura y diferentes ONGs. Sin embargo, los 

cultores del son y el huapango aseveran que las instituciones realizan pocas acciones 

para la gestión y difusión de estas expresiones tradicionales, labores que pasan a ser 

realizadas por los propios portadores de manera general. 

Los documentos relativos a la gestión del huapango son los relacionados con los 

procesos administrativos del mismo. Actas, nóminas, inventarios, oficios, 

cronogramas, cartas se clasifican dentro de esta tipología documental que fungen 

como medios para el desarrollo y transmisión del huapango y sus instrumentos 

musicales. 

La Administración Municipal de San Ciro de Acosta y el Departamento de Educación 

y Cultura, durante el período 2015-2018, planeó llevar a cabo la Feria del Huapango 

Arribeño que permitió fortalecer las raíces de esta práctica cultural a través de la 

proyección de intérpretes locales e internacionales que trascienden de generación a 

generación. En el año 2016 se realizó el Primer Festival de Huapango en este 

municipio de la Zona Media Potosina, en el cual participaron tríos huastecos y 

conjuntos arribeños, en la siguiente tabla se muestran los requerimientos y la 

publicidad para su gestión (imagen 12 del anexo 16). En el marco del Festival 

Regional de Huapango del año 2017 la Presidencia Municipal del Ayuntamiento 

solicitó apoyo de la Secretaría de Cultura y de Programación Cultural para la 

presentación del reconocido poeta y trovador Guillermo Velázquez (imagen 13 del 

anexo 16). 

También en el año 2017 el Ayuntamiento recibió un apoyo de 2 violines, 2 quintas 

huapangueras y 2 jaranas de parte de la Secretaría de Cultura del Gobierno del 



145  

Estado, en aras de la realización de una escuela de música dedicada al huapango 

arribeño (imagen 14 del anexo 16). La escuela de huapango da inicio en junio de 

2017, contando con una inscripción de 23 alumnos, realizándose las clases en la Casa 

de la Cultura de San Ciro de Acosta. Para los instrumentos utilizados en dicha 

escuela, se solicitaron cuerdas para guitarras y puentes para violín, cuyo objetivo era 

la obtención de las condiciones que requieren estos (imagen 15 del anexo 16). 

El 29 de septiembre de 2023, el presidente municipal encabezó la develación del 

monumento en honor a todos los huapangueros de San Ciro de Acosta, con el objetivo 

de rendirles homenaje. Ubicado en el acceso lateral de la calle principal, este 

monumento inmortaliza la memoria y legado de los representantes del huapango 

arribeño en el municipio; a manera de documentar se muestra la invitación oficial de 

este acto (imagen 16 y 17 del anexo 16). 

Las grabaciones devienen documentos que son el resultado de la gestión de 

instituciones y actores para la salvaguardia de las manifestaciones musicales. 

‘‘Plasmar la música en soportes de reproducción de sonidos es la huella sonora 

registrada que permanece en el tiempo. Diversas creaciones musicales se atesoran 

en discos de formato físico y digital, por lo que devienen recursos esenciales para la 

divulgación y reconocimiento de los artistas y sus propuestas’’ (Bencomo, 2021, p.67). 

La selección del repertorio, la búsqueda de medios técnicos y auxiliares para la 

producción, el diseño de las portadas, son frutos de procesos de gestión en los cuales 

intervienen factores tecnológicos, ideológicos y económicos. 

En 1995, el trío Los Camperos de Valles de la Huasteca Potosina, grabó el disco La 

trova huasteca de El Güero Nieto, en el cual exponen la lírica de este poeta popular 

de Tampico. En este disco los sones huastecos tradicionales toman nueva vida con 



146  

las coplas inéditas del Güero Nieto, quien compuso múltiples versos que expresan 

cabalmente el sentimiento de la gente de toda la Huasteca. Es así que sones como 

La petenera se acompañan de las coplas La vuelta al reino extranjero, La presumida 

con Los brincos de la mujer, El taconcito con Las tres huastecas, entre otras. Los 

arreglos musicales estuvieron a cargo de Heliodoro Copado y bajo la producción de 

la empresa discográfica Corasón, S.A (imagen 18 del anexo 16). 

En agosto de 2016 se llevó a cabo en el Teatro del Centro Cultural de la Huasteca 

Potosina en Ciudad Valles el VII Festival de Decimistas y Versadores de 

Latinoamérica y el Caribe. En este espacio se unificó el continente exponiendo su 

diversidad donde participaron decimistas, versadores, payadores y poetas de 

Iberoamérica. Una décima común se reiteró en cada voz y tonada entre el falsete y la 

saloma, el huapango y la parranda, entre paya y galerón; así como un contrapunto de 

ingenio y picardía se mostraron en torno a la poesía tradicional de más arraigo del 

continente latinoamericano. 

El evento se realizó gracias a la gestión de instituciones como la Secretaría de Cultura 

de San Luis Potosí, la Secretaría de Cultura de Querétaro, el Museo de la Sierra 

Gorda y el Municipio de Ciudad Valles, quienes lograron reunir a extraordinarios 

exponentes llegados de Argentina, Cuba, Colombia, Chile, Panamá, Perú, Puerto 

Rico, Venezuela; junto a una nutrida delegación mexicana proveniente de Veracruz, 

Hidalgo, Oaxaca, Guanajuato, Coahuila, Tamaulipas, Baja California y San Luis 

Potosí. Este importante encuentro en torno a la poesía decimal quedó documentado 

como testimonio sonoro en esta producción a cargo de la Dirección General de 

Desarrollo Cultural y la Coordinación de Vinculación y Capacitación Cultural de la 

Secretaría de Cultura de San Luis Potosí (imagen 19 del anexo 16). 



147  

En Querétaro, coexisten diversas culturas que el pueblo queretano ha consolidado, 

creando, innovando y apropiándose de recursos que nutren su patrimonio cultural. 

Así, el huapango huasteco y arribeño, el corrido y el bolero son interpretados y 

compuestos por verdaderos talentos queretanos que se enfrentan cotidianamente a 

la doble labor de trabajar la tierra y recrear la música para el sustento material y 

cultural. Por ello, el Gobierno de Querétaro y el Consejo Nacional para la Cultura y las 

Artes, preocupados y atentos por la preservación y enriquecimiento de estos valores 

culturales, ofrecen la grabación ‘‘Música Campesina de Querétaro’’ del año 1998, 

como testimonio de la calidad musical que poseen los habitantes de las diferentes 

regiones queretanas: desde la Sierra Gorda al norte, transitando por el semidesierto 

central y hasta los valles del sur (imagen 20 del anexo 16). 

Sin dudas, la quinta huapanguera deviene esencia del son huasteco y el huapango 

arribeño, pues con sus semejanzas y diferencias otorga a estas expresiones 

tradicionales cohesión, pasión e identidad regional en cada uno de sus portadores y 

de los que las escuchan. Tanto es así, que ha sido objeto de varios versos, al penetrar 

en el alma y esencia de huapangueros como Don Secundino Rivera Camacho, quien 

le escribe estas líneas y con las cuales se concluye esta investigación: 

Cuántos años guitarra bonita 

con cariño y no por perverso 

me acompañas para hacer un verso según 

la ocasión lo amerita 

es por eso que se necesita 

mencionarla en plana primera 

lo merece, por eso quisiera, con 

respeto, un reconocimiento 

desde niño hasta este momento, 

a mi quinta huapanguera. 



148  

CONCLUSIONES 
 

 
La Organología se concibe como la ciencia encargada de la clasificación y descripción 

de los instrumentos musicales; elementos que se definen y determinan a través del 

diseño sonoro y las características morfológicas, melódicas y tímbricas de cada uno. 

A través de una amplia revisión de fuentes bibliográficas y orales, se definió el 

concepto de Etnorganología como el estudio de los instrumentos musicales y de los 

sujetos involucrados en su interpretación, fabricación y gestión, desde un perspectiva 

procesual, histórica y sociocultural y desde una dimensión multidisciplinaria. En ese 

sentido, los tres rubros o constructos epistémicos que orientarán los fundamentos 

metodológicos de la Etnorganología son: el instrumento musical como objeto social, 

su relación con las actividades humanas en su contexto y su relación con los sujetos. 

La quinta huapanguera es el instrumento principal que acompaña al son huasteco y 

al huapango arribeño, junto con el violín y la jarana. Pertenece al grupo taxonómico 

de las guitarras de golpe o rasgueo. Es un cordófono compuesto integrado por caja 

de resonancia, tapa, brazo, diapasón, trastes y pala. La afinación de la huapanguera 

con las cuerdas al aire es la siguiente: sol, re, sol, si, mi y generalmente se establece 

medio tono por debajo de la académica (A 440Hz). 

Se realizó un análisis organológico del instrumento como objeto social y para obtener 

una visión antropológica de la huapanguera se llevó a cabo un análisis etnográfico 

sobre la relación de los sujetos involucrados en su interpretación y fabricación. Sus 

características organológicas y etnográficas devienen símbolos de la creatividad del 

hombre en su región y contexto social. 

El son huasteco se concibe en esta investigación como expresión músico-danzaria 

típica de la región Huasteca, en correlación con la música instrumental, el canto y el 



149  

baile, atributos esenciales en la definición de este amplio género de estructura lírica 

abierta. 

Las principales características del son huasteco es el uso del falsete breve o corto 

para alguna sílaba en la mitad de una palabra o hacia el final de un verso. El ritmo es 

sincopado y los compases que se utilizan son el 3/4, 3/8 y 6/8 con la sesquiáltera. Su 

estructura poética está basada en coplas y seguidillas, especialmente la sextilla y la 

quintilla. Las letras abordan temas de la naturaleza, la flora y la fauna, la región y de 

diversos sentimientos. 

El huapango arribeño se define como práctica cultural de música, baile, poesía y las 

expresiones orales que le son inherentes, como son la oralidad y la ritualidad, que se 

nutren de reglamentos, dramaturgia, saberes y otras manifestaciones del patrimonio 

inmaterial. 

Las tres secciones que componen la prototípica pieza arribeña son la Poesía, el 

Decimal-Valona y el Son o Jarabe. Las velaciones o camarines (actuaciones poético- 

musicales en contextos religiosos) y la topada (enfrentamiento poético- musical entre 

dos conjuntos arribeños) también conforman el tejido lírico-sonoro del huapango 

arribeño. 

La jarana y la vihuela han formado parte indistintamente del conjunto arribeño, pues 

según fuentes orales y escritas se utilizaron en determinados períodos históricos y 

zonas geográficas. Tanto la vihuela como la jarana acompañan con el rasgueo 

cumpliendo una función armónica y su ejecutante canta los versos en el jarabe y el 

son. El poeta del conjunto es el encargado de ejecutar la quinta huapanguera. 

La estructura musical y lírica del huapango arribeño se encuentra supeditada a las 

décimas (estrofa octosilábica de diez líneas, con rima A B B A A C C D D C) y valonas, 



150  

con sus respectivas glosas y plantas, donde la improvisación y la memoria son los 

componentes fundamentales. 

La región, el repertorio, la lírica y la instrumentación devienen elementos en común 

del son huasteco y el huapango arribeño. Ambas expresiones tienen lugar en la 

Huasteca y Zona Media de San Luis Potosí, incluso en ciertas porciones del territorio 

confluyen, como por ejemplo en Querétaro, donde se une la Huasteca y la Sierra 

Gorda. Comparten repertorio como por ejemplo pajarillos, rositas, presumidas que 

provienen originalmente del son huasteco, pero que a su vez los cultores del arribeño 

adaptan y modifican. En las dos expresiones se improvisan los versos, pero con 

diferentes matices en cada uno. 

La Huasteca se destaca por ser el centro principal de instrumentos musicales 

huastecos utilizados en el huapango, especialmente municipios como Matlapa y 

Tamazunchale. En otras regiones de San Luis Potosí como Villa de Zaragoza, 

Armadillo de los Infante y Río Verde también existen espacios de laudería, al igual 

que en municipios de la Sierra Gorda de Querétaro y Guanajuato. 

Así como existen semejanzas y diferencias en ambas expresiones tradicionales, la 

quinta huapanguera cumple en ellos determinados roles etnorganológicos, los cuales 

incluyen usos, funciones sociomusicales, así como significados y simbolismos. 

En el son huasteco, la quinta huapanguera lleva a cabo el rasgueo o mánico (patrones 

rítmicos marcados por acentos y movimientos heterogéneos), el pespunteo (serie de 

notas disueltas) y el bajeo (serie de notas del registro grave que marcan la base 

rítmica-armónica). Sus funciones sociales son festivas y religiosas, ya que sus usos 

están condicionados por las fiestas, celebraciones, velaciones donde se solicita el son 

huasteco. 



151  

Los significados de los instrumentos musicales se basan en aspectos históricos, 

sociales y culturales que han determinado su devenir y trascendencia en el tiempo. 

Además, están condicionados por emociones y sentimientos que surgen en sus 

portadores hacia ellos. En entrevistas a cultores de la huapanguera que ejecutan son 

huasteco, refirieron que este instrumento musical significa amor, camaradería, 

alegría, consuelo, cohesión. 

Los símbolos de la quinta hacen referencia a los aspectos representativos e 

identitarios establecidos por una estrecha relación entre la región y la música del son. 

El campo y la naturaleza devienen los símbolos principales de los instrumentos que 

componen el son huasteco, pues se han convertido en elementos que identifican a 

esta música juntamente con la huapanguera. 

En el huapango arribeño, al constituir la poesía el eje principal de esta expresión 

cultural, el uso y funciones de la quinta huapanguera se trasladan a una esfera menos 

protagonista desde el punto de vista musical, pues a su vez el ejecutante de este 

instrumento (trovador) es la figura más importante dentro de la manifestación. Por lo 

tanto, sus funciones musicales están dirigidas a los rasgueos y remates o azotes 

(sonido seco que se produce cuando los dedos se atoran en las cuerdas para evitar 

que el sonido se prolongue). En los valses, chotises, polkas que se tocan fuera de la 

poesía-decimal se utiliza la función de bajeo, características del rol de este tipo de 

guitarra en los géneros mencionados. De esta manera, su función es esencialmente 

de acompañamiento. 

Al igual que en el son huasteco, las funciones sociales y usos del huapango arribeño 

se asocian a fiestas, bautizos, bodas, aniversarios de ejidos, velaciones, fiestas 

patronales y topadas. En ellas, la quinta huapanguera es el medio con el cual el 



152  

trovador protagoniza las piezas arribeñas, por lo que es imprescindible su uso, aunque 

no se destaca desde aspectos técnico-musicales. Sus significados comprenden la 

poesía, el compañerismo, la denuncia social. En cuanto a los símbolos se encuentra el 

orgullo serrano, la migración, la libertad, temas recurrentes en la música de esta 

expresión tradicional. Por tanto, la quinta huapanguera se apropia de cada uno de 

estos significados y símbolos a través de las manos y voces de cada trovador que la 

ejecuta. 

En el son huasteco la quinta cumple un papel protagonista que se cristaliza en sus 

funciones musicales, mientras que su protagonismo en el huapango arribeño se 

direcciona más hacia la figura de su ejecutante y no tanto desde los aspectos 

musicales. Sus funciones y usos sociales son semejantes, determinados por los 

contextos donde se desarrollan, los cuales son similares. Sus símbolos y significados 

comprenden una mixtura de elementos condicionados por las características propias 

de los espacios donde se gestan y por los procesos de identidad por los cuales 

atraviesa. La suma de todos estos aspectos comprende el rol de este instrumento 

musical, determinados por el territorio, la sociedad y la cultura. 

Como parte de la propuesta teórica y metodológica de la Etnorganología se 

compilaron documentos relativos a la difusión de la quinta huapanguera como carteles 

de festivales, concursos y cursos, libros, ilustraciones de divulgación. Se clasificaron 

también documentos relativos a la gestión de este instrumento musical como por 

ejemplo oficios, nóminas, cartas y fonogramas. 



153  

                 BIBLIOGRAFÍA 

 
Almazán, O. (2023). Huapangos huastecos, de lo tradicional a lo académico (tesis de 

pregrado). Universidad Autónoma del Estado de México, Toluca, México. 

Álvarez, M. (1988). La música popular huasteca veracruzana.Tlauapan, México: Premiá.  

 
Arriaga, J. (2012). El concepto frontera en la geografía humana, Perspectiva 

Geográfica, 17, pp.71-96 

Ávila,A. y Plata, J. (2016). Nuevas coordenadas del territorio huasteco desde la 

Historia, la Arqueología, el Arte y los Rituales. San Luis Potosí, México: El Colegio de 

San Luis, A.C. 

Baqueiro, G. (1942). El huapango. Revista musical mexicana, 8, pp.174-183.  

Barrera, M. (2015). Un análisis antropológico de las dinámicas sociales y culturales 

generadas a partir de la música del huapango en el evento llamado Los Domingos de 

Huapango en la cabecera municipal de Xilitla, SLP (tesis de pregrado). Escuela 

Nacional de Antropología e Historia, Ciudad de México, México. 

Bates, E. (2012). La vida social de los instrumentos musicales. Sociedad de 

Etnomusicología, 56(3), pp.363-395. 

Bencomo, B. (2021). Propuesta para la gestión documental del tres como Patrimonio 

Cultural Inmaterial de la Nación Cubana (tesis de pregrado). Colegio Universitario de 

San Gerónimo de La Habana, La Habana, Cuba. 

Bernal, G. (2008). Compendio de sones huastecos: Método, Partituras y Canciones. 

Nezahualcóyotl, México: Dirección General de Vinculación Cultural. 

Biblioteca   Nacional   de   Chile (s.f).   Organología.   Recuperado   de 

http://www.memoriachilena.gob.cl/602/w3-article-94743.html 

http://www.memoriachilena.gob.cl/602/w3-article-94743.html


154  

Blacking, J.(2003). ¿Qué tan musical es el hombre?. Desacatos, (20), pp.149-162. 

Boehm de Lameiras, B. (1997). El enfoque regional y los estudios regionales en 

México: geografía, historia y antropología. Relaciones, 18 (72), pp.16-45 

Bolaños, M. (2015). La transmisión de saberes musicales: el caso del huapango de la 

Huasteca (tesis de pregrado). Universidad Pedagógica Nacional, Ciudad de México, 

México. 

Bonilla, R y Gómez, J. (2013). Música y Topofilia en Tamazunchale. Antropología, 

(47), pp.109-142. 

Bordas, C. (noviembre de 2014). Los instrumentos musicales y sus colecciones: 

nuevas perspectivas desde la organología y la museología. En A. Álvarez 

(Presidencia), La gestión del patrimonio musical. Situación actual y perspectivas de 

futuro. Simposio llevado a cabo en el Centro de Documentación de Música y Danza, 

Madrid, España.  

Brianza, A.(2023). Organología. Visibilidad, técnica y cultura. Revista del Instituto 

Superior de Música, (24), pp. 1-7. 

Brito,  O.(s.f).  Instrumentos  musicales  en  la Antigua  China.  Recuperado  de 

https://www.monografias.com/trabajos15/instrumentos-chinos/instrumentos-chinos 

 
Cámara, E. (2003). Etnomusicología. Madrid, España: ICCMU. 

 
Camarillo, E. (2010). Monografía de la Sierra Gorda. Guanajuato, México: Gobierno del 

Estado de Guanajuato. 

Carralero, M. (2015). Valoración patrimonial del arpa como instrumento y símbolo en 

la cultura (tesis doctoral). Universidad de La Coruña, A Coruña, España. 

https://www.monografias.com/trabajos15/instrumentos-chinos/instrumentos-chinos


155  

Casanova, A.(1988). Problemática organológica cubana. La Habana, Cuba: Casa de 

las Américas. 

Casanova, A.(1997). Instrumentos de la música folclórico-popular: vol.2. La Habana, 

Cuba: Ciencias Sociales. 

Casas, C y Güemes, R. (2021). Sones huastecos y altares: rituales y etnomusicología 

nahua de costumbre en el norte de Veracruz, México. Antrópica, 7 (13), pp.417-440. 

Castillo, A. (2011). El huapango: un trozo de la huasteca esparcido por México a través 

de notas musicales (tesis de pregrado). UNAM, San Juan de Aragón, México.  

Cea, 2014. (20 de noviembre 2014). ¿Artefactos en uso? Protección, conservación, 

restauración y utilización del patrimonio organístico en España. En A. Álvarez 

(Presidencia), La gestión del patrimonio musical. Situación actual y perspectivas de 

futuro. Simposio llevado a cabo en el Centro de Documentación de Música y Danza, 

Madrid, España.  

Chamorro, A. (1985). La música popular en Tlaxcala. Ciudad de México, México: 

Premiá. 

Chamorro, A. (2003). Guía etnográfica para la investigación de la música y la danza 

tradicionales. Guadalajara, México: Universidad de Guadalajara. 

Chávez, A. (2010). Compañeros del destino: transborder social lives and huapango 

arribeño at the interstices of Postmodernity (tesis doctoral). Universidad de Texas, 

Austin, Estados Unidos de América.  

Contreras, J.(1988). Atlas Cultural de México. Música. Ciudad de México, México: 

Planeta. 

 



156  

Coordinación Estatal para el Fortalecimiento de los Municipios. (2009). Monografía de 

los Municipios de México, San Luis Potosí. San Luis Potosí, México: Gobierno del 

Estado de San Luis Potosí. 

Coordinación Estatal de Desarrollo Municipal. (2014). Enciclopedia de los municipios 

de Querétaro. Santiago de Querétaro, México:  Instituto Nacional para el Federalismo 

y el Desarrollo Municipal. 

Dawe, K(2005). Transformación simbólica y social en las culturas del laúd de Creta: 

música, tecnología y el cuerpo en una sociedad mediterránea. Anuario de música 

tradicional (37), pp. 58–68. 

De la Peña, G. (1991). Los estudios regionales y la antropología social en México. 

Zamora, México: El Colegio de Michoacán. 

DeVale,S.(1989). Poder y significado de los instrumentos musicales. Madrid, España: 

Cristiandad. 

Díaz, N. (2014). Huapango arribeño, diacronía de la expresión musical- poética de la 

Zona Media de San Luis Potosí, la Sierra Gorda de Guanajuato y Querétaro (tesis de 

pregrado). Conservatorio de Música José Guadalupe Velázquez, Santiago de 

Querétaro, México.  

Díaz, L. (2016). El bajo sexto: símbolo y unificador cultural en la frontera México- 

Estados Unidos. Acta Musicológica, 8, pp.49-61. 

Diccionario de la Real Academia Española (2014). Instrumentos musicales. 

Recuperado de https://dle.rae.es 

Echevarría, J. (2000). La petenera: son huasteco. Ciudad de México, México: 

Programa de Desarrollo Cultural de la Huasteca. 

https://dle.rae.es/


157  

Echevarría, J. (2022). Fandangos, fandanguillos, fandanguitos y huapangos (tesis de 

maestría). Universidad Nacional Autónoma de México, Ciudad de México, México. 

Eli, V.(2013). El patrimonio musical en la convergencia entre musicología y 

etnomusicología. Cuadernos de Música Iberoamericana, 25, pp.133-142. 

Escobar, A. (2008). Territorios de la diferencia: lugares, movimientos, vida y redes. 
 

Durham, Estados Unidos de América: Duke University Press.  
 

 

Escudero, M. (2016). Documenta Musicae: Hitos de la preservación y gestión del 

patrimonio sonoro cubano. Revista Opus Habana, 16 (3), pp.28-37. 

Escudero, M.(2021). Sobre un oficio solemne en la Catedral de México, un insurrecto 

navarro y la partitura perdida de un catalán radicado en La Habana colonial. Pretexto 

para un relato auto-etnográfico y la biografía de un documento musical. Revista 

Argentina de Musicología, 22(1), pp.45-76. 

Fábregas, A. (1996). Notas para elaborar una teoría del cambio sociocultural desde 

el concepto de frontera. Tabasco, México: Gobierno del estado de Tabasco. 

Feld, S.(1991). El sonido como sistema simbólico: el tambor kaluli. En D. Howes (Ed), 

Las variaciones de la experiencia sensorial. Una fuente de la Antropología de los 

sentidos (pp.79-99). Toronto, Canadá: University of Toronto Press. 

Foster, G. (1942). El huapango. Revista Musical Mexicana, 8, pp.174-183. 

 
Gallardo, P. (2004). Huastecos de San Luis Potosí. Ciudad de México, México: 

Comisión Nacional para el Desarrollo de los Pueblos Indígenas. 

García, A.(2022). La reinvención de la música de vara en el corazón de la Sierra Gorda 

de Guanajuato. (tesis de maestría). Universidad de Guanajuato, Guanajuato, México. 

Giménez, G. (2007). Estudio sobre la cultura y las identidades sociales. Coahuila, 



158  

México: Consejo Nacional para la Cultura y las Artes. 

González, J. (2013). Pensar la música desde América Latina. S a n t i a g o  d e  

Chile, Chile: Universidad Alberto Hurtado. 

Gottfried, J. (2010). Cambio y continuidad en los sones de fandango: Puebla y Veracruz. 

Revista de Literaturas Populares, (2), pp. 319-343. 

Guerrero , R. (2012). Texquitote, Lugar de Lauderos. En A. Van t ' Hooft (Presidencia), 

Memorias: I Coloquio de Cultura Popular y Artesanías. Coloquio llevado a cabo en 

Universidad Autónoma de San Luis Potosí, San Luis Potosí, México.  

Güemes, R. (2016). La música huasteca. En E. Florescano y N. Palafox (Eds), La música 

veracruzana. Historia, prácticas, educación musical y retos, Veracruz siglo XXI (pp. 90-165). 

Xalapa, México: Universidad Veracruzana. 

Gutiérrez, D. (2023). La décima y la música de velación en la tradición del huapango arribeño. 

Boletín de Literatura Oral, 13, pp.178-217. 

Guzmán, J. (1975). La música en México durante el Virreinato. Ciudad de México, México: 

UNAM.  

Hernández, C.(2003). Huapango. El son huasteco y sus instrumentos en los siglos XIX 

y XX. San Luis Potosí, México: El Colegio de San Luis A.C 

Hernández, V.(2010).Son huasteco, son de costumbre. Etnolaudería del son a lo 

humano y a lo divino en Texquitote, San Luis Potosí. Revista de Literaturas 

Populares,(1), pp.238-269. 

Hernández, V.(2016). La mata de los instrumentos huastecos. Texquitote, San Luis 

Potosí. Zamora, México: El Colegio de Michoacán, A.C. 

Hernández ,V. (2020) De organografía, organología y etnolaudería como propuesta 



159  

para el estudio de los instrumentos musicales tradicionales . Revista Ciencias y 

Humanidades, 10 (10), pp. 157-173. 

Herrera, A. (2012). El patrimonio musical de la Huasteca. En A. Van t ' Hooft 

(Presidencia), Memorias: I Coloquio de Cultura Popular y Artesanías. Coloquio llevado 

a cabo en Universidad Autónoma de San Luis Potosí, San Luis Potosí, México. 

Herrera, D y Holguín, P. (2018). Relatos de una tradición. Sobre los artefactos sonoros 

de las cuadrillas de San Martín. Revista Hallazgos, (30), pp.157-176. 

Hood,M.(1971). The ethnomusicologist. Los Ángeles, Estados Unidos de América: 

Institute of Ethnomusicology University of California. 

Hortelano, L. (2008). Arqueomusicología. Pautas para la sistematización de artefactos 

sonoros. Archivo de Prehistoria Levantina, (27),  pp.381-395. 

Instituto Nacional de Ecología (1999). Programa de manejo Reserva de la Biosfera. 

Sierra Gorda. Ciudad de México, México: Instituto Nacional de Ecología. 

Instituto Nacional de Estadística, Geografía e Informática (2006). Datos definitivos del 

II Conteo General de Población y Vivienda en México. Recuperado de 

https://www.inegi.org.mx/programas/ccpv/2006  

Instituto Nacional para el Federalismo y el Desarrollo Municipal (2008). Períodos 

de gobierno municipal. Recuperado de 

http://siglo.inafed.gob.mx/siprofed/cpf_documentos/cpf2008.  

Instituto Nacional de Estadística, Geografía e Informática (2010). Principales 

resultados por localidad. Recuperado de https://datos.gob.mx/busca/dataset/censo-

de-poblacion-y-vivienda-2010-principales-resultados-por-localidad-iter1  

Instituto Nacional de los Pueblos Indígenas (14 de junio de 2017). Etnografía de los 

https://www.inegi.org.mx/programas/ccpv/2006
http://siglo.inafed.gob.mx/siprofed/cpf_documentos/cpf2008
https://datos.gob.mx/busca/dataset/censo-de-poblacion-y-vivienda-2010-principales-resultados-por-localidad-iter1
https://datos.gob.mx/busca/dataset/censo-de-poblacion-y-vivienda-2010-principales-resultados-por-localidad-iter1


160  

pames de San Luis Potosí. Recuperado de: 

https://www.gob.mx/inpi/articulos/etnografia-de-los-pames-de-san-luis-potosi-xi-ui 

Jasso, G. (2017). Los Kuachichiketl: Prácticas de elaboración de instrumentos 

cordófonos y desarrollo comunitario en Texquitote Primero, Matlapa, San Luis Potosí. 

(tesis de pregrado). Universidad Autónoma de San Luis Potosí, San Luis Potosí, 

México. 

Jiménez, Y. (2008). La fiesta de la topada y la migración al Norte (una tradición de la 

Sierra Gorda mexicana y de áreas cercanas). Revista de Literaturas Populares, (2), 

pp.347-375. 

Juárez, G. (2013). ‘‘La sirena de la mar/me dicen que es muy bonita…’’: la petenera 

huasteca. Revista de Literaturas Populares, 8 (2), pp.374-410. 

Jurado, M. y Camacho, C. (2011). Arpas de la Huasteca en los rituales del costumbre: 

teenek, nahuas y totonacos. San Luis Potosí, México: Centro de Investigaciones y 

Estudios Superiores en Antropología Social. 

Kaptain, L.(1991). Maderas que cantan. Tuxtla Gutiérrez, México: Instituto Chiapaneco 

de Cultura. 

Kartomi,M.(1990). On Concepts and Classifications of Musical Instruments. Chicago, 

Estados Unidos de América: University of Chicago Press. 

Lagartos, I. (2013). Conservación y restauración de instrumentos musicales. 

Instrumentos europeos de cuerda frotada (tesis de pregrado). Universidad Politécnica 

de Valencia, Valencia, España. 

Anónimo. (3 de agosto de 2015). Miles de potosinos disfrutan el Festival de la Zona 

Media. La Jornada de San Luis. Recuperado de https://lajornadasanluis.com.mx/ 

https://www.gob.mx/inpi/articulos/etnografia-de-los-pames-de-san-luis-potosi-xi-ui
https://lajornadasanluis.com.mx/


161  

Lemos,V.(2000). Rasgos de personalidad asociados con la ejecución de 

determinados instrumentos musicales. Revista Interdisciplinaria,17(1),pp.1-20. 

Libin, L.(febrero de 2009). Los instrumentos musicales en su contexto cultural. En L. 

Enríquez (Presidencia), Harmonia Mundi: Los instrumentos sonoros en Iberoamérica, 

siglos XVI al XIX. Coloquio llevado a cabo en el Seminario Nacional de Música en la 

Nueva España y el México Independiente en Universidad Nacional Autónoma de 

México, Ciudad de México, México.  

Lumholtz,C.(1900). Simbolismo de los indios huichol. Memorias del Museo Americano de 

Historia Natural,3(2),pp.3-228. 

Martí, J. (1991). Hacia una antropología de la música. Anuario Musical, (47),  pp.195- 

225. 

Martínez, J. (2019). Los tumbos del arpa. Opúsculo con breves historias de los 

instrumentos musicales y los objetos sonoros en Michoacán. Morelia, México: 

Morevallado. 

Martínez, J y Leiva, A. (2022). La pervivencia de lo “miserable” y “rústico” en las 

defensas legales de indios. El caso de la Huasteca Potosina, 1824-1835. Historia y 

justicia, (7), pp.3-21. 

McGregor, J. (2014). La cultura como medio para la reconstitución del tejido social, 

Querétaro. Querétaro, México: Instituto Cultural del Municipio de Querétaro. 

Melo, C. (2013). El documento musical en los procesos de salvaguardia del patrimonio 

musical colombiano (tesis de maestría). Pontificia Universidad Javeriana, Bogotá, 

Colombia. 

Mendivil, J. (2020). En contra de la música. Herramientas para pensar, comprender y 

vivir las músicas. Buenos Aires, Argentina: Gourmet Musical. 



162  

Mendoza, V. (1947). La décima en México: glosas y valonas. Buenos Aires, Argentina: 

Instituto Nacional de la Tradición. 

Menezes, R. (2013). Esbozo de una teoría de la música más allá más allá de la 

antropología sin música y de la música sin hombre. Bahía, Brasil: USFC. 

Merriam, A.(1964). De la etnomusicología a la antropología de la música: La 

perspectiva de Alan Merriam. Illinois, Estados Unidos de América :Northwestern University 

Press. 

Mora, J y Luna, M. (2023). Religiosidad en la Sierra Gorda. Revista Ecumene de 

Ciencias Sociales, 2 (8), pp. 5-52. 

Moreno, Y. (1989). Historia de la música popular mexicana. Ciudad de México, 

México: Alianza Editorial Mexicana. 

Morenos, J. (2008). Tsentsen Ajab. La jarana huasteca. A lo rasgueado y a lo punteado. 

Iztapalapa, México: Taller de Creación Literaria. 

Molina, M. (2010). La improvisación en el huapango arribeño: temas y estructura de 

la topada. Revista de Literaturas Populares, 10, pp. 183-210. 

Mukuma, K. (2010). El papel de los instrumentos musicales en la globalización de la música. 

Revista Científica de Educomunicación, 17 (34), pp. 83-89. 

Nava, F. (1992). Tonadas y valonas de la Sierra Gorda. En Franco, R. y Valender J. 

(Ed), Reflexiones lingüísticas y literarias, pp.355-378. Ciudad de México, México: El 

Colegio de México. 

Ochoa, J. y Cortés, C.(2002). Catálogo de instrumentos musicales y objetos sonoros 

del México Indígena. Ciudad de México, México: FONCA-LUVINA. 

Olavarría y Ferrari, E. (1961). Reseña Histórica del teatro en México. Ciudad de México, 



163  

México: Porrúa. 

Perea, M. (2005). Glosas en Décimas de San Luis Potosí: de Armadillo de los Infante 

a la Sierra Gorda. San Luis Potosí y Ciudad de México, México: UASLP y El Colegio 

de México. 

Olmos, M. (2012). Músicas migrantes: la movilidad artística en la era global. Tijuana, 

México: El Colegio de la Frontera Norte. 

Pérez, J y Gili, F. (2013). Clasificación Sachs-Hornbostel de instrumentos musicales: 

una revisión y aplicación desde la perspectiva americana. Revista Musical Chilena, 

(219), pp. 42-80. 

Pierozzi, A. (2018). Los instrumentos musicales: música en el tiempo. Recuperado de 
 

https://elibro-net.e-revistas.ugto.mx/es/ereader/ugto/122867?page=13. 

 
Programa de las Naciones Unidas para el Desarrollo. (2022). Informe de Desarrollo Humano 

Municipal. Recuperado de https://hdr.undp.org/informe-sobre-desarrollo-humano-2021-22  

Pujadas,J.(2010). La etnografía como mirada a la diversidad social y cultural. 

Barcelona, España: UOC. 

Quevedo, D., Cervantes, J., Noriero, L., y Zepeda, J. (2017). Maíz: sustento de vida 

en la cultura Teenek. Comunidad Tamaletom, Tancanhuitz, SLP. México. Revista de 

Geografía Agrícola, (58), pp. 5-19. 

Ramos, P. (2022). Etnomusicología y Antropología: la dificultad de un discurso 

integrado. Revista Neuma, 1, pp.83-97. 

Reuter, J. (2009). Los instrumentos musicales en México. Ciudad de México, México: 

Fondo Nacional para el Fomento de las Artesanías. 

Reynoso, C. (2019). Antropología de la Música: de los géneros tribales a la 

https://elibro-net.e-revistas.ugto.mx/es/ereader/ugto/122867?page=13
https://hdr.undp.org/informe-sobre-desarrollo-humano-2021-22


164  

globalización, vol. 1. Buenos Aires, Argentina: Universidad de Buenos Aires. 

Rivelino, R. (2016). Lírica popular improvisada, estudio de dos casos: el son huasteco 

y el blues (tesis doctoral). El Colegio de San Luis, San Luis Potosí, México. 

Rodríguez, M; Rodríguez, D y Barceló, N. (2009). Pensamiento musical-pedagógico 

en Cuba: historia, tradición y vanguardia. La Habana, Cuba: Adagio. 

Rodríguez, A. (2019). Fiesta ritual en el Festival de Huapango Arribeño y la cultura de 

la Sierra Gorda. En Y. Jiménez (Ed), Fiesta y ritual en la tradición popular 

latinoamericana (pp.357-369). Ciudad de México, México: Colegio de México, A.C. 

Rodríguez, A. (2020). La topada de poetas. Estructura, características y 

tradicionalidad en una fiesta ejidal. Boletín de Literatura Oral, (4), pp.7-277. 

Rossi,G.(2017). La Organología y los otros: una perspectiva política. Kesington, Reino 

Unido: Royal College of Music. 

Ruiz, C.(2010). Del folklore musical a la etnomusicología en México: esbozo histórico 

de una joven disciplina (tesis de maestría). Universidad Nacional Autónoma de 

México, Ciudad de México, México.  

Sánchez, M. (2002). Recursos estilísticos en la copla popular mexicana. Revista de 

Literaturas Populares, (2), pp.109-138. 

Sarnoff, 1. (1962). Personality dynamics and development. Nueva York, Estados 

Unidos de América: John Wiley and Sons. 

Secretaría de Cultura. (2020). Sistema de Información Cultural del Gobierno de 

México. Recuperado de https://sic.cultura.gob.mx/ 

Secretaría General de Gobierno (26 de agosto de 2011). Decreto administrativo que 

declara al huapango, patrimonio cultural del Estado. Periódico Oficial del Estado de 

https://sic.cultura.gob.mx/


165  

San Luis Potosí, pp. 1-4. 

Secretaría de Gobierno (24 de noviembre de 2014). Declaratoria de patrimonio 

cultural del Estado de Querétaro. La sombra de Arteaga, pp.1-14. 

Secretaría General de Gobierno de San Luis Potosí (8 de agosto de 2022). Programa 

Regional de la Zona Media Potosina (2022-2027). Plan de San Luis. Periódico Oficial 

del Estado, pp. 6-45. 

Stanford, T. (1979). El son mexicano. Ciudad de México, México: Fondo de Cultura 

Económica. 

Suárez, P. (2016). Propuesta metodológica para la gestión del patrimonio histórico- 

documental de la música en Cuba (tesis de pregrado). Colegio Universitario de San Gerónimo 

de La Habana, La Habana, Cuba. 

Torres, P.(1982). Maderas utilizadas en la fabricación de instrumentos musicales de 

cuerdas en la Huasteca (tesis de pregrado). Universidad Nacional Autónoma de 

México, Ciudad de México, México.  

Urquijo, P. (2008). Paisaje, territorio y paisaje ritual: la Huasteca Potosina. Estudio de 

geografía histórica. (tesis de maestría). Universidad Michoacana de San Nicolás de 

Hidalgo, Morelia, México.  

Vázquez, J. (2010). El rabel en la Huasteca Potosina. Un modelo etnoarqueológico 

aplicado en contextos históricos (tesis de pregrado). Escuela Nacional de 

Antropología e Historia, Ciudad de México, México.  

Velázquez, E. (2004). Poetas y juglares de la Sierra Gorda. Guanajuato, México: La 

Rana.  

Velázquez, E. (2012). Diálogo: músicos de la Sierra Gorda, juglares y cronistas 



166  

contemporáneos. En A. Van t ' Hooft (Presidencia), Memorias del I Coloquio de Cultura 

Popular y Artesanías. Coloquio llevado a cabo en Universidad Autónoma de San Luis 

Potosí, México. 

Vega, C.(2016). Los instrumentos musicales aborígenes y criollos de la Argentina. 

Buenos Aires, Argentina: Educa. 

Vera, A. (2016). La música entre escritura y oralidad: la guitarra barroca, el guitarrón 

chileno y el canto a lo divino. Revista Musical Chilena, (225), pp. 9-49. 

Vergara, A. (2009). La alfarería de Chilico, una supervivencia prehispánica. Pachuca, México: 

Universidad Autónoma del Estado de Hidalgo. 

Wendell, B y Zing,R.(1935). The Tarahumara. Chicago, Estados Unidos de América: 

University of Chicago Press. 

 

FUENTES DISCOGRÁFICAS 

 
Chessani, Elías (2003). En Nuestra América Actual [CD]. San Luis Potosí, México: 

Estudio Azul. 

Chessani, Elías (2005). En San Luis Potosí señores [CD]. San Luis Potosí, México: 

Secretaría de Cultura. 

Los Camperos de Valles (1995). En La trova huasteca de El Güero Nieto [CD]. San 

Luis Potosí, México: Discos Corason, S.A 

Sauceda, Pedro (2012). En Don Pedro Sauceda, poesía y tradición arribeña [CD]. 

San Luis Potosí, México: CONACULTA. 

Trío Huasteco de Valles (2011). En El viento que murmura [CD]. San José, Estados 

Unidos: Producciones Monroy. 



167  

Varios artistas (2014). En XIX Festival de la Huasteca [CD]. Xilitla, San Luis Potosí: Programa 

de Desarrollo Cultural de la Huasteca. 

Varios artistas (2016). En Séptimo Festival de Decimistas y Versadores de 

Latinoamérica y el Caribe [CD]. Ciudad Valles, San Luis Potosí: Secretaría de Cultura. 

Varios artistas (1998). En Música Campesina de Querétaro [CD]. Querétaro: Consejo 

Nacional para la Cultura y las Artes. 

 
 

 
FUENTES AUDIOVISUALES 

 
Palencia, L. (2005). El arribeño: último redoblado de un huapango [DVD]. De 

https://www.youtube.com/watch?v=ijBLpFLuoSE 

 

El Once. (2024). Ven acá. Guillermo Velázquez y Tlacuatzin. México: Secretaría de 

Cultura. De https://youtu.be/Ipkf0PZpjTY?si=SDESq52vC8e8fCgU 

Germano, R (productor). (2014). Un son mexicano: son huasteco. San Luis Potosí: 

Roy Germano Films. De https://youtu.be/ute7ptkThgU?si=jKxB37D4Yl_5oOpX 

Belinda Bencomo Naranjo (20 de febrero del 2024). Entrevista a Secundino Rivera. Youtube. 

https://youtu.be/xZ5PxsQXIis 

Belinda Bencomo Naranjo (21 de febrero del 2024). Entrevista a Yeoshua Pérez. Youtube. 

https://youtu.be/C1FJZtJUXbo 

Belinda Bencomo Naranjo (21 de febrero del 2024). Entrevista a Gerardo Orta. Youtube. 

https://youtu.be/Hy_Dl4ZgFX4 

https://www.youtube.com/watch?v=ijBLpFLuoSE
https://youtu.be/Ipkf0PZpjTY?si=SDESq52vC8e8fCgU
https://youtu.be/ute7ptkThgU?si=jKxB37D4Yl_5oOpX
https://youtu.be/xZ5PxsQXIis
https://youtu.be/C1FJZtJUXbo
https://youtu.be/Hy_Dl4ZgFX4


168  

 

 

ANEXOS 
 

 
Anexo 1. Mapa de Huasteca Potosina 

 

 

Fuente: https://www.google.com/ https://www.researchgate.net/figure/Location-of-the- 

Huasteca-Potosina-San-Luis-Potosi-Mexico-Land-use-and-land-cover_fig1_257187863 

 
 
 

 
Anexo 2. Mapa de la Zona Media de San Luis Potosí 

 

 

 

 

Fuente: https://www.google.com/ 

https://www.familysearch.org/en/wiki/Media,_San_Luis_Potos%C3%AD,_Mexico_Genealogy 

https://www.google.com/
https://www.researchgate.net/figure/Location-of-the-Huasteca-Potosina-San-Luis-Potosi-Mexico-Land-use-and-land-cover_fig1_257187863
https://www.researchgate.net/figure/Location-of-the-Huasteca-Potosina-San-Luis-Potosi-Mexico-Land-use-and-land-cover_fig1_257187863
https://www.google.com/
https://www.familysearch.org/en/wiki/Media%2C_San_Luis_Potos%C3%AD%2C_Mexico_Genealogy


169  

 
Anexo 3. Mapa de la Sierra Gorda 

 

 

 

Fuente: https://www.google.com/ https://images.app.goo.gl/qy6saRngvb7xvMFq9 

 
 
 

 
Anexo 4. Mapa de Xilitla 

 

 

 

 

 
Fuente: http://www.xilitlaslp.gob.mx/ 

https://www.google.com/
https://images.app.goo.gl/qy6saRngvb7xvMFq9
http://www.xilitlaslp.gob.mx/


170  

 

Anexo 5. Mapa de San Ciro de Acosta 

 

 

 

 

Fuente: https://www.google.com/ https://images.app.goo.gl/esiKWuT74Lkh7Psn8 
 
 
 
 
 

 
Anexo 6. Mapa de Tolimán 

 

 

 

 
Fuente: https://www.google.com/ https://tools.paintmaps.com/es/recorte-de-mapa/MX/4- 

102077101/muestras 

https://www.google.com/
https://images.app.goo.gl/esiKWuT74Lkh7Psn8
https://www.google.com/
https://tools.paintmaps.com/es/recorte-de-mapa/MX/4-102077101/muestras
https://tools.paintmaps.com/es/recorte-de-mapa/MX/4-102077101/muestras


171  

 
 

 
Anexo 7. Mapa de San Luis Potosí 

 

 

https://images.app.goo.gl/6BQRDWNn46vejhAfA 

https://images.app.goo.gl/rTVKDA5dnjnAhdUu6 

 
 
 

 
Anexo 8. Quinta huapanguera 

 

https://images.app.goo.gl/6BQRDWNn46vejhAfA
https://images.app.goo.gl/rTVKDA5dnjnAhdUu6


172  

Anexo 9. Aro y tapa armónica. Quinta huapanguera 
 

 

 

 

Anexo 10. Taller de laudería, Santiago de Querétaro 
 

 



173  

Anexo 11. Posición de mano derecha para ejecución de la quinta huapanguera. 
 

 

 

 

Anexo 12.  Gráfico de mánicos del son huasteco elaborado por el Mtro. Gerardo Orta. 
 

 



174  

Anexo 13. Método de pespunteo de quinta huapanguera. David Flores. 
 

 

 

 

 

 

Anexo 14. Uña para la mano derecha Anexo 15. Gráfica de mánicos del huapango arribeño 

                                                                                       elaborado por la autora  
 

 



175  

Anexo 16. Compilación documental etnorganológica de la quinta huapanguera 
 

 

 

 

 

 

Imagen 1. Festival de la Huasteca en Tampico Imagen 2. Presentación en el Festival de Tampico 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Imagen 3. Concurso Nacional de son huasteco 



176  

 

 

Imagen 4. Academia del Mtro Gerardo Orta, SLP   Imagen 5. Taller de son huasteco impartido por el Mtro Jorge             

                                                                                                                  Morenos. Centro de las Artes, SLP                                                  

 

 

Imagen 6. Festival del huapango arribeño y la cultura de la Sierra Gorda 



177  

 

Imagen 7. Segundo Festival de Huapango Arribeño, San Ciro de Acosta 

 

 

 

 

Imagen 8. Homenaje al Dr. Elías Chessani, Teatro de la Paz, SLP Imagen 9. Libro del Dr. Elías Chessani 



178  

  

Imagen 10. Trío Xilitlense en Plaza de Armas, SLP.      Imagen 11. Pabellón de laudería huasteca en FENAPO 

 

 

Imagen 12. Planeación del Primer Festival de Huapango, San Ciro de Acosta 



179  

 

Imagen 13. Carta de solicitud de apoyo para la participación del trovador Guillermo Velázquez en Festival de 

Huapango 



180  

 

 

 

 

 

 

 

 
Imagen 14. Donación de instrumentos musicales de huapango a la Administración Municipal de San Ciro de 

Acosta 



181  

 

Imagen 15. Solicitud de materiales de instrumentos musicales para Escuela de Huapango 



182  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Imagen 17. Monumento dedicado al huapango arribeño, San 

Ciro de Acosta 

 

 

Imagen 16. Invitación de develación de monumento dedicado al huapango arribeño 

 

 

 

 

 

Imagen 18. Disco La trova huasteca de El Güero Nieto (1995). 



183  

 

Imagen 19. Discos del Séptimo Festival de Decimistas y Versadores de Latinoamérica y el Caribe (2016) 

 
 
 
 

 

 

 

Imagen 20. Disco Música Campesina de Querétaro (1998). 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
  


