[y UASLP ,o! FACULTAD DE POSGRADO DE
L e e oma | 7O @y CIENCIAS SOCIALES | ESTUDIOS LATINOAMERICANOS
5y de San Luis Potosf ﬁg“ Y HUMANIDADES EN TERRITORIO, SOCIEDAD Y CULTURA

UNIVERSIDAD AUTONOMA DE SAN LUIS POTOSI
FACULTAD DE CIENCIAS SOCIALES Y HUMANIDADES

"La quinta huapanguera en el son huasteco y el
huapango arribeiio: el rol de este instrumento
musical en dos expresiones tradicionales"

TESIS
PARA OBTENER EL GRADO DE

MAESTRA EN
ESTUDIOS LATINOAMERICANOS EN TERRITORIO, SOCIEDAD
Y CULTURA

Presenta:
Lic. Belinda Bencomo Naranjo

Comité tutelar:

Director: Dr. Ramén Alejandro Montoya
Asesor: Dr. Leonardo Marquez Mireles
Asesor: Dr. Pablo Alejandro Suarez Marrero

ESTUDIOS LATINOAMERICANOS EN i CONAHCYT
TERRITORIO, SOCIEDAD Y CULTURA % oo



DEDICATORIA

A cada una de las personas que me ayudaron y participaron de esta
tesis, en especial a la memoria del laudero Daniel Guzman. A
huapangueros, profesores y amigos que hicieron posible que pudiera
realizar una investigacion sobre el maravilloso universo del huapango
como parte del patrimonio musical de México.



AGRADECIMIENTOS

Primeramente gracias a DIOS por la bendicion que me dio de estar en México, en

San Luis Potosi, para comenzar una nueva etapa de mi vida.

Al PELTSC, por seleccionarme para cursar esta hermosa Maestria y a todo el claustro
de doctores con los cuales he aprendido una nueva vision sobre el territorio, la
sociedad y la cultura. Especialmente agradezco al Dr. Alejandro Montoya por su
disposicion inmediata para dirigir esta tesis y por su pasion por el huapango. También
agradezco al Dr. Daniel Solis por brindarme todo su arsenal de conocimientos y por
la humildad con la cual siempre me apoyo, al Dr. José Domingo Padilla por alentarme
en mi tema de tesis y valorar mi labor cientifica. Al Dr. Leonardo Marquez por todos
los recursos que me entrego para poder sentar las bases tedricas y metodoldgicas de
la relacién entre la musica y la Antropologia. A las Mtras. Gudelia Cruz y Angeles Ortiz

por su cariio y apoyo incondicional con que me recibieron como extranjera.

Al Dr. Pablo Alejandro Suarez Marrero, mi tutor de tesis de licenciatura, quien me
envio la convocatoria del PELTSC, por ser ese canal de bendicion y ese angel de luz
para que hoy estuviera escribiendo esta tesis y por su siempre acertada asesoria en

la presente investigacion.

A Daniela Santoyo y a Daniel Guzman por toda la ayuda que me brindaron cuando
llegué a San Luis Potosi y por mostrarme el universo del huapango. A Gilberto Jasso
por guiarme en la investigacion y llevarme a mi primer viaje de trabajo de campo a la
Huasteca Potosina. A mi companera de Maestria Yolanda, por acogerme como una
hermana mayor y ayudarme en todo lo que necesité en el ambito académico y

personal.

A cada uno de los huapangueros y sus familias que me acogieron en sus casas con
tanta hospitalidad y afecto. A Valente y al grupo que encabeza los Domingos de
Huapango en Xilitla, a Don Secundino Camacho y su esposa Julia por recibirme en
Querétaro como casi una hija. En la capital de San Luis agradezco mucho al Mtro.
Gerardo Orta por toda la informacion que me proporciond y su apoyo en la gestion
para hacer mi trabajo de campo en San Ciro de Acosta, a Yeshua Pérez, Luis

Guillermo, Ezequiel Olvera y al Mtro. Jorge Morenos quien puso en mis manos por



primera vez una quinta huapanguera y me brindoé parte de la teoria y la practica que

necesitaba sobre este instrumento musical.

A mi mama y mi familia de la fe que encontré aqui en San Luis por apoyarme siempre

incondicionalmente. Y, por ultimo, gracias México.



RESUMEN

La quinta huapanguera es el instrumento principal del son huasteco y el huapango
arribefo. Estas dos expresiones musicales se recrean en la region Huasteca, la Zona
Media de San Luis Potosi, la Sierra Gorda y en la capital de San Luis Potosi. En cada
una de estas expresiones tradicionales, la quinta huapanguera cumple un rol basado
en sus significados, simbolos, usos y funciones sociomusicales. Dicho rol se analizé
a través de la Etnorganologia, rama de la Etnomusicologia sobre la que se llevo a
cabo una propuesta tedrica metodologica que cubriese sus vacios ontologicos y
epistemologicos. Para lograr este objetivo, fue necesario identificar las principales
caracteristicas del son huasteco y del huapango arribefio, sus semejanzas y
diferencias para de esta manera comparar el rol de la quinta huapanguera en ambas
expresiones. Ademas, como parte de la propuesta tedrica metodolégica de la
Etnorganologia, se realizé una compilaciéon documental de este instrumento musical.
Este estudio, al combinar el método comparativo entre géneros musicales y el
instrumento sonoro que los acompafna, juntamente con la implementacion de la
Etnorganologia, contribuye al analisis y sistematizacion de los instrumentos musicales
desde perspectivas antropoldgicas. De esta manera, la investigaciéon coadyuva a
fomentar la relacién entre la musica y la sociedad, donde el territorio y la cultura

devienen constructos fundamentales para la comprensiéon de estos fendmenos.

Palabras clave: quinta huapanguera, son huasteco, huapango arribefo,

Etnorganologia



SUMMARY

The quinta huapanguera is the main instrument of the son huasteco and the huapango
arribefio. These two musical expressions are recreated in the Huasteca region, the
Middle Zone of San Luis Potosi, the Sierra Gorda and in the capital of San Luis Potosi.
In each of these traditional expressions, the quinta huapanguera plays a role based
on its meanings, symbols, uses and sociomusical functions. This role was analyzed
through Ethnorganology, a branch of Ethnomusicology on which a theoretical
methodological proposal was carried out to cover its ontological and epistemological
gaps. To achieve this objective, it was necessary to identify the main characteristics of
the son huasteco and the huapango arribefo, their similarities and differences in order
to compare the role of the quinta huapanguera in both expressions. In addition, as part
of the theoretical methodological proposal of Ethnorganology, a documentary
compilation of this musical instrument was made. This study, by combining the
comparative method between musical genres and the sound instrument that
accompanies them, together with the implementation of Ethnorganology, contributes
to the analysis and systematization of musical instruments from anthropological
perspectives. In this way, the research contributes to fostering the relationship
between music and society, where territory and culture become fundamental

constructs for understanding these phenomena.

Keywords: quinta huapanguera, son huasteco, huapango arribefio, Ethnorganology



indice
Pagina
Introduccion

CAPITULO 1. La Etnorganologia: una mirada transversal hacia los
instrumentos musicales

1.1 Fundamentos epistemologicos de la Organologia

1.2  Propuesta metodoldgica para el estudio de la Etnorganologia
CAPITULO 2. La quinta huapanguera vista desde la Etnorganologia

2.1 Caracterizacion cultural de la Huasteca Potosina, la Zona Media
de San Luis Potosi y la Sierra Gorda

2.2 Descripcion de los municipios del trabajo de campo

2.3 La huapanguera como objeto social. Sus aspectos organologicos
2.3.1 Terminologia

2.3.2 Descripcion y clasificacion

2.3.3 Afinaciones

2.3.4 Materiales utilizados en su construccién

2.3.5 Técnicas constructivas

2.3.6 Historia

2.3.7 La huapanguera en el trio huasteco y conjunto arribefio

2.4 Criterios etnograficos en relacion con la quinta huapanguera

CAPIITULO 3. La quinta en el son huasteco y el huapango arribefio

3.1 El son huasteco

18

18

32

S7

57

74

81

81

81

82

83

83

85

91

92

107

107



3.1.1 Génesis y conceptos

3.1.2 Principales caracteristicas musicales
3.1.3 Lirica

3.1.4 Exponentes

3.2 El huapango arribefio

3.2.1 Génesis y conceptos

3.2.2 Principales caracteristicas musicales
3.2.3 Lirica

3.2.4 Exponentes

3.3 La quinta huapanguera: su rol en el son huasteco y

el huapango arribefio

CAPITULO 4. Documentacion etnorganoldgica de la quinta
huapanguera

4.1 Documento relativos a su difusion

4.2 Documentos relativos a su gestion
CONCLUSIONES

BIBLIOGRAFIA

FUENTES DISCOGRAFICAS Y AUDIOVISUALES

ANEXOS

107

110

112

116

117

117

119

123

126

127

137

137

141

147

152

165

167



INTRODUCCION

El universo de los instrumentos musicales ha constituido tematica de interés
investigativo por parte de la autora a través de los afos, motivado por su condicién de
guitarrista y gestora del patrimonio musical. Al llegar a San Luis Potosi, la
investigadora comenzd a buscar informacion sobre la musica y organologia de la
region, donde le presentaron el huapango y del cual qued6 prendada. De esta
manera, llega a la quinta huapanguera, guitarra principal del son huasteco y el

huapango arribefo.

La regiéon Huasteca, que comprende los estados de San Luis Potosi, Veracruz,
Hidalgo, Puebla, Tamaulipas y una porcion de Querétaro, devienen espacios donde
se desarrolla el son huasteco. El huapango arribefio se recrea en la Zona Media de
San Luis Potosi y la Sierra Gorda de Querétaro y Guanajuato. En algunas zonas de
Querétaro, ambas expresiones coexisten y confluyen, como por ejemplo Toliman,
Penamiller y Cadereyta, San Joaquin, Jalpan, Pinal de Amoles. De igual modo sucede
en los municipios de la Zona Media de San Luis Potosi, donde se desarrolla tanto el
huapango arribefio como el son huasteco. Sin embargo, un fendmeno que se observé
fue que los ejecutantes de son huasteco no interpretan arribefio, mientras que los
cultores de este ultimo si ejecutan el huasteco. Segun los propios portadores, este

fendmeno se debe a cuestiones sociales, musicales vy territoriales.

Debido a la migracion interna, los huapangueros de San Luis Potosi se han movilizado
hacia la zona centro y capital del estado, por lo que de esta manera los conocimientos
y saberes musicales llegan a lugares que no son los de procedencia original,
acercando asi al huapango a espacios urbanos vy citadinos. De esta manera, “son

portadores de una cultura musical que, aun sin pesar en las maletas, tiene la gracia



de fundamentar multiples aspectos de sus modos de vida o de sus suefos en el
deambular por regiones, fronteras, o por el insondable camino de sus vidas que deja

huella en la historia, unas veces como melodia y otras como susurro” (Olmos, 2012,
p.3).

Dentro de los estudios organoldgicos existen varios constructos y enfoques
epistemoldgicos para abordarlos. La Etnorganologia es una rama de la
Etnomusicologia que presenta vacios teoricos y de la cual no se conoce metodologia
alguna, por lo que carece de sistematizacion epistémica al respecto. Por esta razon,
esta investigacion aport6 herramientas tedrico-metodologicas para cubrir las
ausencias ontologicas que presenta y asi contribuir a su sistematizacion. Bajo las
pautas propuestas para una Etnorganologia en México, se disefid el estudio del rol de
la quinta huapanguera, basado en sus significados, simbolos, usos y funciones
sociomusicales en el son huasteco y el huapango arribefio a través de un analisis

comparativo.

De esta manera, se plantean las siguientes problematicas y objetivos de investigacion:

. ¢,Cuales son los presupuestos tedrico-metodoldgicos de la Etnorganologia?

. ¢,Cuales son las semejanzas y diferencias entre el son huasteco y el huapango arribefio?

;,Como analizar el rol de la quinta huapanguera en ambas expresiones

tradicionales?

Como objetivo general, este trabajo pretendi®6 comparar el rol de la quinta

huapanguera en el son huasteco y el huapango arribefo.



Por su parte, entre los objetivos particulares del estudio se encuentran:

1) Disefar una metodologia para el estudio de la Etnorganologia

2) Caracterizar la quinta huapanguera desde una dimension etnorganologica

3) Analizar el rol de la quinta huapanguera en el son huasteco y el huapango
arribefio

4) Compilar documentacién de la quinta huapanguera como parte de la

propuesta metodoldgica de la Etnorganologia

La hipétesis de investigacion planteada es que la Etnorganologia contribuye al
estudio, analisis y sistematizacion de los instrumentos musicales desde perspectivas
antropolégicas e histéricas. Las pautas tedrico-metodologicas de esta disciplina
regiran el rol de la quinta huapanguera en el son huasteco y el huapango arribenio,
marcado por sus diferencias y semejanzas.

Esta investigacion asumira el paradigma cualitativo para recolectar informacion y
analizar los datos que se obtendran sobre la quinta huapanguera, el son huasteco y
el huapango arribefio. Las perspectivas de los cultores, expertos y especialistas
permitiran la comprensién y profundizacién de estos fendmenos y procesos; al analizar
sus percepciones e interpretaciones sobre el objeto de estudio. En el campo de la
investigacion cualitativa de la cultura y el arte, se construyen a nivel teérico modelos
descriptivos, funcionales y de explicacién causal; de lo que los sujetos sociales
(huapangueros) realizan en sus practicas culturales (sones).

El método historico-logico permitira analizar el desarrollo de la huapanguera a partir
de su sucesion en el tiempo, al seguir una secuencia légica en medio de su contexto
sociocultural. De igual modo, se realizara un analisis del devenir del son huasteco y el

huapango arribefio a través de la historia, asi como de las regiones en las cuales se



han gestado. El método comparativo se aplicara para identificar las diferencias y
semejanzas del son huasteco y el huapango arribefio en la musica, la lirica, repertorio
y contexto regional. Asimismo, se utilizara dicho método para conocer el rol de la
quinta huapanguera en cada una de las expresiones musicales, marcado por
elementos comunes y diferentes.

Para disenar la propuesta tedrica-metodologica de la Etnoganologia se consultaron
fuentes bibliograficas que abordan aspectos y discursos musicolégicos desde el
estudio de los instrumentos musicales en todas sus dimensiones. Libros, articulos,
tesis y otras investigaciones sobre Organologia y Antropologia fungieron como pilares
para construir un discurso ontolégico sobre esta disciplina. Para aplicar esta propuesta
de la Etnorganologia y el rol de la quinta huapanguera en el son huasteco y el
huapango arribefio, fue necesario realizar trabajo de campo en la Huasteca Potosina
(Xilitla), la Zona Media de San Luis Potosi (San Ciro de Acosta), semidesierto de
Querétaro (Toliman) y la Zona Centro de San Luis Potosi en los meses de septiembre
del ano 2023 a noviembre de 2024.

La observacion participante permiti6 comprobar y analizar sus diferentes usos y
funciones en manos de los propios ejecutantes, asi como las caracteristicas de cada
expresion musical. Las entrevistas constituyen soportes basicos para la
sistematizacion y formalizacion del conocimiento obtenido a partir de la observacién
participante. A ejecutantes de la huapanguera en ambas expresiones tradicionales y a
lauderos se les aplicaron entrevistas semiestructuradas dirigidas a los usos y
funciones sociomusicales, significados y simbolos de la huapanguera. De igual
manera, se aplicaron entrevistas estructuradas para obtener informacion sobre la
relacidon de los sujetos con su instrumento y sobre su vinculo con el contexto
sociocultural. Dichas entrevistas permitieron llevar a cabo el analisis organolégico y

etnografico de la quinta huapanguera.



En Xilitla se realizaron entrevistas a 3 ejecutantes de la huapanguera durante los
domingos de huapangos llevados a cabo en la plaza central del municipio y a 2
lauderos. En San Ciro de Acosta, en el marco del Tercer Festival de Huapango
Arribefio, se llevaron a cabo 2 entrevistas a huapangueros y al historiador del
municipio Edgardo Govea Padron. En Toliman se entrevisto al laudero Luis
Maximiliano Pérez y al poeta Don Secundino Rivera. El centro de San Luis Potosi fue
el escenario para las entrevistas realizadas a intérpretes de la quinta huapanguera
como Yeshua Pérez, Ezequiel Olvera, los maestros Gerardo Orta y Jorge Morenos,
Eloy Zufiga y Yuyultzin Pérez (integrantes del trio Tlacuatzin), Luis Guillermo Martinez
y Natividad Flores. También en el centro de San Luis se entrevist6 a los lauderos
Daniel Guzman y Ruy Alonso Guerrero.

Durante los procesos de observacion participante y entrevistas, se pudo constatar el
amor hacia la quinta huapanguera, considerada un refugio y fuente de inspiracién para
muchos de sus cultores. Tanto lauderos como intérpretes se han apropiado del
instrumento a través de la pasion que les genera, mediante los procesos de tradicion
y continuidad del huapango, al asumir a la quinta y al huapango como parte
indispensable de sus vidas.

Las grabaciones y videos musicales fueron fuentes vitales para el tipo de analisis que
se iba a realizar, pues proporcionan los datos necesarios para establecer las
comparaciones técnicas y musicoldgicas. Para la compilacion de documentos
relativos a la gestion y difusion del instrumento, las fotos, carteles, oficios, cartas y

discos fungieron como fuentes primarias de informacion.



En el primer capitulo se presenta la propuesta metodologica de la Etnorganologia, para
la cual fue necesario realizar una revision tedrica sobre la Organologia y la
Antropologia, con el objetivo de sentar las bases ontologicas y epistemologicas de esta
disciplina. El segundo capitulo lleva a cabo una caracterizacion y descripcion de los
espacios donde se realizd el trabajo de campo, asi como un analisis organolégico y
etnografico basado en la Etnorganologia. El tercer capitulo aborda la historia,
caracteristicas musicales y liricas del son huasteco y el huapango arribefio, ademas se
analizé el rol de la quinta huapanguera en ambas expresiones tradicionales. En el
cuarto y ultimo capitulo se realiz6 una compilacion de los documentos relativos a la
gestion y difusion de la quinta huapanguera.

En México, existen varias fuentes bibliograficas que abordan la tematica organoldgica
desde aspectos musicales, etnograficos, histéricos y socioculturales. El Atlas Cultural de
Meéxico (Musica) de Juan G. Contreras (1988) constituye un referente iconografico
devenido catalogo de los instrumentos musicales mexicanos, donde se encuentra
representada la quinta huapanguera, pero sin ningun dato sobre ella.

La mata de los instrumentos musicales huastecos. Texquitote, San Luis Potosi de Victor
Hernandez Vaca (2017), presenta la tradicién de los hacedores de instrumentos musicales
de cuerdas de la comunidad nahuatl de Texquitote, para exponer e interpretar la
etnolauderia sagrada y ritual en la Huasteca Potosina. Ademas, aborda las
caracteristicas de la quinta huapanguera, haciendo un analisis constructivo y morfolégico
de este instrumento musical; también describe su historia y funcién sociomusical.
Hernandez Vaca, como investigador dedicado a los temas de lauderia, ha publicado
articulos como Son huasteco, son de costumbre. Etnolauderia del son a lo humano y a
lo divino en Texquitote, San Luis Potosi (2012) y De organografia, organologia y
etnolauderia como propuesta para el estudio de los instrumentos musicales tradicionales

(2020) que constituyen referentes para el estudio de la quinta huapanguera desde su
6



construccion.

De igual manera, la tesis de licenciatura Los Kuachichiketl: Practicas de elaboracion de
instrumentos cordéfonos y desarrollo comunitario en Texquitote Primero, Matlapa, San
Luis Potosi (2017) de Gilberto Jasso Padrén retrata los procesos de construccion de la
quinta huapanguera, a través de las técnicas y materiales empleados por los lauderos
de esta regidn. Asimismo, la tesis de licenciatura de Pablo Torres Soria titulada Las
maderas utilizadas para la construccion de instrumentos musicales de cuerda (1982)
realiza un minucioso analisis sobre la confeccion de los instrumentos de cuerdas
pulsadas, como la quinta huapanguera, asi como relata en detalle los materiales que
se utilizan para su construccion.

El bajo sexto: Simbolo y unificador cultural en la frontera México-Estados Unidos (2016)
de Luis Diaz Santana y las tesis de licenciatura El rabel en la Huasteca Potosina: un
modelo etnoarqueolégico aplicado en contextos histéricos (2010) de Jocelyn Vazquez
y Un andlisis antropoldgico del mitote Xi’iui (Pame) de Santa Maria Acapulco, San Luis
Potosi de Antonio Asuncion (2016) son referentes que abordan al instrumento musical
como simbolos de identidad y en contextos antropologicos.

En los articulos La musica huasteca (2016) y Sones huastecos y altares: rituales y
etnomusicologia nahua de costumbre en el norte de Veracruz México (2021), su autor,
Roman Guemes aborda las caracteristicas de la quinta huapanguera y del son huasteco
desde varias dimensiones.

El Huapango. El son huasteco y sus instrumentos en los siglos XIX y XX de César
Hernandez (2003), es un libro que explora y describe el universo musical de la
Huasteca, centrando su atencion en el huapango. Ademas, revisa el origen de la quinta
huapanguera y la jarana huasteca; al comparar sus afinaciones y sus aspectos
organoldgicos con la de los instrumentos tradicionales. Compendio de sones huastecos:

meétodos, partituras y canciones (2008), de Mario Guillermo Bernal, describe las
7



caracteristicas musicales del son huasteco en cuanto a la ritmica y la armonia, la
estructura el canto y versificacion, asi como los diferentes estilos de son huasteco.

La tesis de licenciatura El huapango como vehiculo de cohesion social e identidad en la
Huasteca Potosina: el caso de Xilitla de David Hernandez (2012) presenta la influencia
que ha ejercido este género musical en la Huasteca Potosina desde el propio espacio
geografico hasta su contexto sociocultural. Otra tesis que aborda el tema en cuestién
es El huapango: un trozo de la Huasteca esparcido por México a través de notas
musicales de Alma Castillo (2011), ya que constituye un estudio desde varias
perspectivas musicales sobre el son huasteco y destaca la relevancia que tiene desde el
punto de vista patrimonial.

Ademas, las tesis Tradicion al ritmo cultural: el huapango en Xilitla de Maricela Barrera
(2015), Huapangos Huastecos, de lo tradicional a lo académico de Omar Almazan
(2023) y La transmision de saberes musicales: el caso del huapango de la Huasteca de
Margarita Bolafos (2015) describen y explican el fendmeno del huapango desde
perspectivas técnicas- musicales y antropolodgicas.

El Dr. C. Agustin Rodriguez tiene una vasta obra relacionada con el huapango arribefio,
entre las que se encuentra su tesis de maestria Topada en la Sierra Gorda: los temas
de la memoria y el destino en los Leones de la Sierra de Xichu (2014); asi como la tesis
doctoral La topada de poetas: estructura, elementos y tradicionalidad en una fiesta ejidal
(2019). La tesis doctorales Huapango Arriberio, diacronia de la expresion musical-
poética de la Zona Media de San Luis Potosi, la Sierra Gorda de Guanajuato y
Querétaro de Neftali Diaz (2014) y Compafieros del Destino: Transborder Social Lives
and Huapango Arribefio at the Interstices of Postmodernity de Alex Chavez (2010)
devienen referentes sobre las caracteristicas del huapango arribefio, desde ambitos

musicoldgicos y etnomusicolégicos.



Poetas y juglares de la Sierra Gorda de Eliazar Velazquez (2004) y Glosas en Décimas
de San Luis Potosi: de Armadillo de los Infante a la Sierra Gorda de Socorro Perea
(2005), son compilaciones de historias de vida de exponentes del huapango arribefio
y recogen informaciones sobre esta practica cultural, por lo que permiten su
acercamiento desde enfoques etnograficos.

Respecto a las topadas y la musica de velacion, vertientes del sistema poético-musical
del huapango arribefio, se encuentran los trabajos de Marco Molina (2010) en La
improvisacion en el huapango arriberio: temas y estructuras de la topada y de Daniel
Gutiérrez (2023) con La décima y la musica de velacion en la tradicion del huapango
arribefio. Estas investigaciones proporcionan las caracteristicas de estos contextos

sociomusicales, ademas de brindar descripciones sobre los mismos.

Las regiones culturales

El concepto de region presenta varias acepciones e implica varias aristas como lo
cultural, lo histérico, geografico, lo social; por lo que deviene conceptualizacion
heterogénea y pluridimensional. Guillermo de la Pefa (1991), en Los estudios
regionales y la Antropologia Social en México, afirma que la region no es un concepto
univoco, sino que ha tenido varios usos y ha sido abordado desde diferentes

perspectivas por las distintas disciplinas, por lo que es “...un concepto historico,

poliético, cuyo significado se modifica por circunstancias de tiempo y lugar” (p.45).

Disciplinas como la Arqueologia y la Antropologia utilizan los términos de area cultural
y region cultural para indicar la distribucion espacial y el ritmo de comunicacién de
ciertos rasgos o patrones creados o utilizados por un grupo humano. Precisamente, es
la accion humana la que la que une a las regiones entre si para formar unidades
politicas-administrativas, econémicas y areas culturales. Los espacios que comprenden
las regiones estan definidos por la apropiacidon que los sujetos hacen de estos, ya que

devienen resultados de un imaginario socialmente construido:



El espacio como producto social es un objeto complejo y polifacético: es lo
que materialmente la sociedad crea y recrea, con una entidad fisica y
definida. Es una representacién social y un proyecto en el que operan
individuos, grupos sociales, instituciones y relaciones sociales. Este espacio
se nos ofrece a través de un discurso socialmente construido, que mediatiza
nuestra representacion y nuestras practicas sociales. (Herrera, 2012, p.8).

Lameiras(1997) sostiene que para los historiadores las regiones se mimetizan con el
enfoque se tenga de ellas, ya sea el cultural, social, econdmico, politico, demografico,
administrativo o vivencial. De esta manera, “... la region se transfigura a la luz del
factor externo referencial de la eleccion del investigador” (p.27). Al constituir un
entramado de acciones humanas estructuradas sobre un area geografica, la region
no se limita a esta, pues es un tejido de procesos y conexiones creados por los

individuos.

La cultura, como conjunto aprendido de tradiciones y estilos de vida, adquiridos por
los miembros de una sociedad, define y caracteriza a las regiones desde su pluralidad
y multidimensionalidad. En el contexto regional, los antropologos se centraron en la
descripcion de las formas de hablar, comer, bailar, cantar y celebrar, de actuar, pensar,
creer de los sujetos; por lo que son los elementos culturales los que determinaban y
configuraban el espacio habitado. El antropdlogo Gilberto Giménez (2007), en Estudio
sobre la cultura y las identidades sociales, aborda esa interconexion existente entre
la cultura y el territorio como espacio habitado del cual se apropian los grupos sociales
a través de interacciones simbodlicas. Las manifestaciones culturales devienen
simbolos de la region sociocultural, al considerar esta ultima como soporte de la

memoria colectiva y espacio geosimbdlico cargado de afectividad y significados.
La region, como territorio:

responde en primera instancia, a las necesidades econdémicas, sociales
y politicas de cada sociedad, y bajo este aspecto su produccion esta
sustentada por las relaciones sociales que lo atraviesan. Sin embargo,
su funcion no se reduce a esta dimension instrumental; el territorio es
también objeto de operaciones simbdlicas y una especie de pantalla
sobre la que los actores sociales (individuales o colectivos) proyectan
sus concepciones del mundo (Giménez, 2007, p.124).

10



Sobre los aspectos culturales que circundan la territorialidad, Giménez (2007) le
otorga tres dimensiones a esta relacion. Para este autor:
el territorio constituye por si mismo un espacio de inscripcion de la
cultura. En una segunda dimension puede fungir como area de
distribucion de instituciones y practicas culturales espacialmente
localizadas. En una tercera dimensién puede concebirse como objeto de
representacion, como simbolo de pertenencia socio-territorial. En este

caso los sujetos interiorizan el espacio integrandolo a su propio sistema
cultural (p.129).

Como se ha expuesto, los aspectos culturales definen a las regiones, otorgando
sentidos de pertenencia y apropiacién del espacio en el cual se desarrollan. En la
Huasteca, la Sierra Gorda de Querétaro, norte de Guanajuato y porcion de la Zona
Media Potosina existen elementos que permiten concebir estas regiones como
culturales, mas alla de sus aspectos geograficos y politico-administrativos. El arte,
festividades, la culinaria, la religion, la lengua son manifestaciones culturales que
caracterizan, configuran y articulan estas tres regiones y que marcan una identidad

regional.

Son los propios pobladores quienes a través de su devenir cotidiano y sus practicas
culturales definen y construyen una conciencia regional, que llega a convertirse en
una identidad regional, caracterizada por ese nexo entre el hombre y lo que considera
su territorio. La identidad regional se da cuando una parte significativa de los
habitantes de una regién ha logrado incorporar a su propio sistema cultural los
simbolos, valores y aspiraciones de su region (Giménez,2007). Sobre la relevancia
que tiene la identidad para la construccién de la regidén, comenta este investigador
que ‘“la identidad constituye una dimension importante del desarrollo regional. Sin
identidad no hay autonomia, y sin autonomia no puede haber participacion de la
poblacion en el desarrollo de su region” (p.146).

La musica, como manifestacion cultural, deviene constructo de identidad regional, y

a su vez esta ultima es esencial para comprender los fendmenos musicales,

11



especialmente los de la tradicion oral. El son huasteco y el huapango arribefio son
geéneros musicales que se interpretan en las regiones de la Huasteca, la Zona Media
de San Luis Potosi y la Sierra Gorda, por lo que constituyen expresiones sonoras que
caracterizan a estas regiones. Cada son marca una identidad regional determinada,
con rasgos y codigos que definen el entorno y el espacio donde se interpretan, y
viceversa. Respecto a la relacion entre musica e identidad regional, asevera
Hernandez (2003) “... los estudios sobre el origen de la musica tradicional mexicana

tienen como finalidad establecer una identidad regional” (p.35).

Aunque estas expresiones musicales se interpretan en regiones con limites
geograficos, politicos y administrativos, estas trascienden dichos limites y fronteras,
al constituir manifestaciones que unifican a estas regiones. Andrés Fabregas (1996),
define la frontera como el “espacio fisico o imaginado de contacto entre sociedades,
culturas o procesos historicos diferentes, [...] la cual es modelada y transformada por
la actividad y el crecimiento del grupo humano”(p.80).Desde el concepto de frontera,
toda sociedad y toda cultura reconoce limites, y al mismo tiempo, el limite expresa la
sociedad y la cultura, por lo que se establece una relacion transversal y directamente

proporcional entre la frontera y la cultura.

Sobre esta relacion, Fabregas expresa que “las fronteras son la expresiéon de la
interconexion entre formas sociales y mundos de la cultura”(p.84), por lo que a su vez
le otorga a las fronteras ese rol de cohesion entre las estructuras que conforman a las
sociedades y las expresiones culturales que las definen; concibiendo a la frontera
como elemento que divide y que aglutina al mismo tiempo. Las fronteras son trazados
imaginados por los grupos humanos, que marcan espacios y pautas para crear
constructos territoriales, politicos y culturales, en aras de establecer divisiones dentro
de las interconexiones. Arriaga (2012) asume dos posturas dominantes en torno al
concepto frontera dentro de la geografia humana: la frontera como espacio absoluto
desde una vision territorial y la frontera como espacio socialmente construido

determinado por el imaginario que los grupos humanos asumen sobre el mismo.

Tanto la Huasteca, como la Zona Media y la Sierra Gorda son regiones conformadas
por varios estados delimitadas por fronteras geograficas y culturales, sin embargo, la
musica del huapango huasteco y del arribefio funge como elemento que permea estas

barreras y que unifica las apropiaciones y construcciones que los sujetos comparten

12



en sus universos sonoros. A través del huapango como vehiculo de cohesion, se
pudiera hablar de un espacio sonoro especifico que contrasta con el de otras regiones

del pais, por el proceso espacio-temporal de configuracion.

Aunque el huapango sea una manifestacion cultural donde confluyen el baile, la
poesia y otras expresiones orales, es la musica el eje central y el que le otorga sentido
a su existencia. El huapango, en sus dos variantes, ha contribuido a forjar en los
habitantes de estas regiones una identidad que da sentido a la atribucion grupal de
las representaciones colectivas (Escobar, 2008). Sobre el papel de la musica y su
relevancia en la consolidacion de identidades en los espacios donde se desarrollan,

afirma Hijar (como se cité en Herrera,2012) que:
El espacio de una region cultural no sélo se reduce a una delimitacién geografica o
de modos de produccion, sino que este espacio tiene que ver con la manera de
entender, pensar y asumir el entorno. Es bajo esta perspectiva que se expresan e

interpretan las formas culturales como la musica y la danza con lo cual lo material
y lo espiritual son parte de un todo (p.46).

La ejecucion del son huasteco y del son arribefio, estilos con similitudes y diferencias,
han establecido un conjunto de elementos simbdlicos que construyen y marcan una
identidad en las regiones donde se desarrollan, por lo que en esta investigacion se
concibe la region desde los puntos de vista cultural y musical. Para el estudio y
comprension de estos géneros sonoros y sus instrumentos musicales en sus

regiones, es necesario acudir a la Etnomusicologia.

La Etnomusicologia

La Etnomusicologia se establece a fines del siglo XIX con el objetivo de estudiar las
musicas producidas y experimentadas por los seres humanos en distintas regiones
del mundo. Comenz6 como un campo interdisciplinar en los limites de la Antropologia
y la Musicologia, pero los ultimos trabajos amplian el campo hacia nuevas disciplinas
(Ramos, 2022). Inicialmente se llamo6 Musicologia Comparada, cuyo fin era “comparar
la produccion tonal, especialmente los canticos folcléricos de los diferentes pueblos,

paises vy territorios, con propdsito etnografico y clasificarla, en su diversidad, de

13



acuerdo con sus caracteristicas” (Menezes, 2013, p.19). Para este autor, la definicidon
de Musicologia Comparada tendria dos caras: por un lado, seria una Sociologia y una
Antropologia; por el otro, una Musicologia, y su objeto eran los discursos sonoros

humanos.

La Etnomusicologia se conoce también como Antropologia Musical o Antropologia de
la Musica. Segun Seeger (como se citd en Ramos, 2022), la Antropologia de la Musica
es la aplicacion de un conjunto de teorias sobre la accion humana y su historia al
hecho musical. “Su objeto de estudio es la accion musical como fenémeno cultural,
la musica en su totalidad, como fendmeno que, tal como cualquier otro aspecto de la
cultura, es creado por el hombre, le sirve y al mismo tiempo también lo determina”
(Marti, 1991, p.14). Los estudios de la Antropologia Musical conducen natural e
inevitablemente a la comparacion de estructuras, y que tales comparaciones pueden,
bajo circunstancias especificas, llevar a un conocimiento nuevo y mas amplio de la

musica (Reynoso, 2019).
Segun Marti (1991):

la diferencia que podemos establecer entre la Antropologia de la Mdusica, la
Etnomusicologia y el Folklore musical es, de hecho, la misma que debemos hacer
entre Antropologia, Etnologia y Folklore. La Etnologia elabora el material de tipo
descriptivo abastecido por la Etnografia, mientras que la Antropologia trabaja con
los conocimientos etnolégicos sistematizandolos, no obstante, dentro de un
cuadro transcultural e interdisciplinario mucho mas amplio (p.205).

Marti (1991), afirma que la linea de investigacion de la Etnomusicologia centra su
interés en la musica como cultura mas que en las meras estructuras musicales. Para

este autor:

De esta manera, los objetivos de la Etnomusicologia pierden su interés prioritario
por el producto musical estricto y centran su atencidn en los aspectos dinamicos
de la cultura relativos al fendbmeno musical, tomando ademas en consideracién
aspectos extramusicales que son, no obstante, imprescindibles para comprender
el universo sonoro organizado. Esta segunda linea de investigacidén se ocupara,
por tanto, de la problematica de la funcién, del simbolismo, de la aculturacion, del
cambio, de actitudes y valores, dard& mucha mas importancia al ambito de los
actores (portadores activos y pasivos de la tradicion) que los estudios mas
estrictamente musicoldgicos, y, dentro de los presupuestos de la etnociencia,
también se ocupara de la conceptualizacion de los fenomenos sonoros (p.205).

14



Respecto a los derroteros que asume esta ciencia, en su articulo E/ patrimonio
musical en la convergencia entre musicologia y etnomusicologia, Victoria Eli (2013)
asevera que ‘“los estudios desde la Etnhomusicologia no pueden dejar a un lado o
minimizar la importancia del hecho o materia musical para potenciar los significados

culturales y los vinculos contextuales”(p.140).

Por otra parte, Alan Merriam, prominente etnomusicélogo estadounidense y pilar de
esta ciencia por sus aportaciones teoricas y metodologicas, en su obra cumbre La
antropologia de la musica, del ano 1964, presenta otra vision del dilema musica-
antropologia. Aboga por un método de investigacion en el que el sonido ya no se
analice de forma aislada, sino que se estudie desde la perspectiva de la cultura: las
estructuras sociales y culturales definen la forma de ser de la musica, la cual no se
puede llegar a entender al margen de estas. A pesar del importante paso que supuso
la obra de Merriam en la integracibn de los discursos antropolégico y
etnomusicoldgico, esta ultima disciplina ha continuado resistiéndose —tal vez por la
especificidad de su objeto— a una visidén general del hecho musical en su relacién con

la cultura y la sociedad.

Para Merriam, la Etnomusicologia ha concentrado sus esfuerzos, primordialmente, en
cuestiones relacionadas con la estructura y el sonido de la musica, enfatizando de
este modo el componente musical, e ignorando por ende el componente antropoldgico
de dicha disciplina. Merriam privilegia la vision antropoldgica de la Etnomusicologia,
pues para €l es el estudio de la musica en la cultura, y lo argumenta de la siguiente
manera:

El sonido musical es resultado de procesos de comportamiento humano

que estan determinados por valores, actitudes y creencias de las personas

que constituyen una cultura determinada. La musica es producto del ser

humano vy tiene estructura, pero su estructura no existe fuera del

comportamiento humano que la produce. Para poder entender por qué una

estructura musical existe, debemos entender cobmo y por qué se genera el
comportamiento humano que la produce (Merriam, 1964, pp. 6-7).

En México, la Etnomusicologia se ha abordado desde diferentes perspectivas y ha
asumido paradigmas que, a lo largo del tiempo, han definido y consolidado esta
disciplina. El folklore musical, como antecedente de la Etnomusicologia, se habia

ocupado del estudio de las expresiones musicales de tradiciéon oral. Como rasgos

15



principales enfatiza en la recoleccion, la transcripcion y la comparacion de
expresiones musicales en el marco de una ideologia nacionalista, y generalmente
vinculado a cuestiones educativas. La Etnomusicologia se caracteriza por el trabajo
de campo y la “inmersion” cultural, profundiza en los procesos de aculturacion y
cambio en la musica, asi como la importancia del punto de vista nativo en el marco
del modelo de Merriam basado en los conceptos, las conductas y el sonido musical
(Ruiz, 2010).

Segun Carlos Ruiz, en su tesis Del Folclor a la Etnomusicologia en México: esbozo
de una joven disciplina (2010), los inicios de la Etnomusicologia pueden establecerse
a partir de una docena de estudios publicados en Europa y EE.UU. durante los ultimos
dos decenios del siglo XIX; que parten de la descripcion y analisis de los vestigios
materiales de la cultura. Las estrategias de analisis incluyen el rastreo historico de los
instrumentos y la comparacién de su morfologia para cotejar su origen y posible
difusiéon, la manipulacién de instrumentos histéricos para discurrir en torno a sus
posibilidades musicales y asi poder figurarse como seria la produccién musical en
tiempos antiguos, o bien, el analisis simbdlico y comparativo de instrumentos
compaginado con fuentes de época para especular en torno al uso y funcién de los

instrumentos.

Gabriel Moedano (citado por Ruiz, 2010, p.181), aboga por “el reconocimiento del
Folklore como una rama mas de la Antropologia, una disciplina antropoldgica
auténoma, al lado de la Linguistica o la Etnologia, que se nutre ademas de una
variedad de orientaciones teérico-metodolégicas”. Ramirez Gil (citado por Ruiz, 2010)
integra al discurso académico mexicano aspectos tan relevantes como la definicién y
objetivos de la etnomusicologia, su relacion con otras areas afines, limites entre
musicologia y etnomusicologia, el papel de la grabacion fonografica en la
investigacion, procesos histéricos transculturales, arqueologia musical, el aporte

musical africano a la cultura mexicana, entre otros.

La etnomusicologa, cantante y percusionista mexicana Carmen Sordo Sordi
comenzaba a teorizar sobre la investigacion etnomusical en el pais, y eventualmente
comenzaba a delinear el perfil que tendrian los estudios etnomusicoldgicos en México.
Las distintas iniciativas llevadas a cabo por Carmen Sordo, contribuyeron a abrir el

camino a la etnomusicologia en el pais, asi como las bases epistémicas que

16



abordaria. El ethomusicélogo Arturo Chamorro, integré por primera vez premisas
tedricas del pensamiento etnomusicologico estadounidense a la par de algunos
elementos conceptuales recurrentes en los trabajos de investigacion del INIDEF
(Instituto Interamericano de Etnomusicologia y Folklore). Este investigador, sefala
que el surgimiento de la etnomusicologia en México no puede situarse a partir de la
Musicologia Comparada y el posterior contacto de ésta con la Antropologia Cultural,

sino a raiz del Folklore musical. Al respecto, afirma:

Folclor y tradicion oral han sido los conceptos frecuentemente aludidos,
para cimentar las bases de la ethomusicologia mexicana, no obstante que
en otros pueblos, esta disciplina parece haber surgido como resultado de
los estudios de la Musicologia Comparada de la Antropologia Cultural, tal y
como sucedid en Europa y Norteamérica después de los afos 50s del
presente siglo [XX], en donde se identifica a la Ethomusicologia como una
disciplina bien definida [...] la Ethomusicologia se ha definido como una
apreciacion de la musica dentro y en torno a la sociedad y la cultura. En
nuestro pais podemos decir que de hecho se ha venido partiendo de este
ultimo enfoque, para ubicar al estudio de tradiciones musicales, aunque
desde luego con la vision del Folclore, y no es sino hasta hace algunos anos
que la Etnomusicologia mexicana se intenta consolidar como disciplina bien
definida y sistematica, partiendo de los aportes de los folcloristas e
historiadores y en forma mas reciente de los organdlogos o estudios de
instrumentos musicales, asi como de los pioneros de la grabacion de campo
en México desde los afos 40s. No obstante que la Etnomusicologia
mexicana se encuentra apenas en su etapa de formacion, se intenta ya en
definir sus problemas de estudio y posibles perspectivas de aplicacion [...]
(Chamorro ,1985, pp. 80-81).

Los estudios sociomusicales en México parten de una definicion heuristica de
Etnomusicologia esencialmente “descriptiva que se fundamenta en la observacion de
una actividad normada y no de una definicion prescriptiva” (Merriam, citado por Ruiz,
2010, p.67). Respecto a las conceptualizaciones, teorias y metodologias de esta

disciplina en México:

Los afios setenta ven, en el ambito de la investigacién musical mexicana, la
generalizaciéon del término Etnomusicologia, pero no asi de sus
orientaciones tedricas, sus métodos y sus técnicas, ya con bastantes anos
de discusion en otros paises. La acunacion y adopcion del término
Etnomusicologia en los paises “del centro” fue causa de una reflexién
conjunta donde intervinieron las figuras mas representativas de la disciplina.
La etnomusicologia en esos paises molde6é sus cambios a partir de una
constante discusién tedrica y metodoldégica en torno a las raices
conceptuales que definian y delimitaban la disciplina. En nuestro pais, la
aceptacion del término Etnomusicologia no siguié un proceso similar (Ruiz,
2010, p.235)

Asi, la labor en esta ciencia se orientd hacia el registro de la musica y el trabajo de
17



campo en una suerte de dogma tacito disciplinario (hacia afuera), poco enfocado

hacia la consideracion del por qué y el como del quehacer disciplinario (hacia
adentro). Sin embargo, cada investigador asumié la Etnomusicologia de manera
altamente personalizada, desde una heterogeneidad de perspectivas marcadas
principalmente por la formacién personal de cada investigador y su contexto

académico o institucional.

Estudios Latinoamericanos en Musicologia

La renovacién de la Musicologia norteamericana en 1980, influenciada por los
estudios culturales y poscoloniales, produjo un cambio en el modo en que se practico
una musicologia de lo latinoamericano. La consolidacion en la academia anglosajona
del campo multidisciplinario de los estudios latinoamericanos, brindé amparo e

impulso a los estudios musicales multidisciplinarios sobre América Latina.

La comparacion entre sistemas musicales diferentes daba inicio a la investigacion en
musica de tradicion oral a fines del siglo XIX con el nacimiento de la musicologia
comparada, y este modo de conocimiento también impulsé una parte importante de
los estudios latinoamericanos en musica popular, desarrollados en torno a la

comparacion multinacional de géneros transnacionales.

Para Juan Pablo Gonzalez (2013), “al abordar la musica en América Latina mas alla
de las fronteras politicas que la dividen, nos enfrentamos a la vastedad y diversidad
de la region, y al hecho de que no siempre se ha avanzado lo suficiente en estudios
locales que puedan nutrir una vision integrada o, al menos, comparada de problemas
basicos”. Por tanto, la presencia de musica y musicos latinoamericanos constituira

una tarea prioritaria de la musicologia en su relacion con América Latina.

La quinta huapanguera, como parte del arsenal organolégico mexicano, es simbolo
de identidad cultural que representa valores, significados y codigos de la esencia
latinoamericana. A través de las notas musicales, las técnicas de ejecucion, su
construccion y repertorio, se cristalizan concepciones sonoras que forman parte del

entramado musicolégico del territorio donde se gesta.

18



CAPITULO 1: Etnorganologia: una mirada transversal a los instrumentos

musicales

1.1 Fundamentos epistemolégicos de la Organologia

La musica, expresion cultural que describe los mas diversos y profundos sentimientos
del ser humano, precisa de objetos o artefactos que la produzcan para que sus ondas
sonoras puedan ser escuchadas y percibidas. Desde los comienzos de la historia, los
seres humanos descubrieron que mediante el uso de determinados elementos de la
naturaleza podian obtener sonoridades utiles para las actividades de busqueda de
alimentos y para suplir sus necesidades (Pierozzi,2018). Ademas, para los ritos y
otras acciones relacionadas con sus creencias y cosmovisiones, la utilizacion de
objetos que producian sonidos desempefiaban un papel fundamental en dichas
cuestiones, y de esta manera empezaron a formar parte de un “continuum fisico-
metafisico que va desde lo terrenal a lo divino” (DeVale, 1989, p.287). La danza era
otra actividad que requeria del acompanamiento de la musica para su practica, ya

fuera de caracter religioso o no.

Con el devenir y desarrollo historico de las sociedades alrededor del mundo, surgieron
diferentes artefactos sonoros a los cuales se les daria la denominacién de
instrumentos musicales. El Diccionario de la Real Academia Espafnola (2014) los
define como objetos compuestos de una o varias piezas dispuestas de modo que
sirvan para producir sonidos musicales que cuentan con resonadores y osciladores,
cuyos sonidos en uno 0 mas tonos pueden ser combinados por el ejecutante. En cada

regidon y cultura, se comenzo6 a crear una variedad de instrumentos musicales con

19



diferentes caracteristicas, identificandose asi “cada uno en el marco de una zona

musical, en la que cumple una funcion cultural especifica” (Mukuma, 2010, p.84).

Los procesos de migracion y colonizacion causaron fenémenos de transculturacion y
aculturacion en los cuales los instrumentos musicales comenzaron a fusionarse en
una especie de hibridacién, donde fueron modificando o cambiando sus
caracteristicas morfolégicas y funcionales (Pérez y Gili, 2013). Ante la presencia de
multiples instrumentos musicales alrededor del mundo, fue necesario clasificarlos en
aras de otorgarle una denominacion y categoria, asi como para establecer un orden
de catalogacion que permitiera resolver cuestiones técnico-musicales y funcionales.
En China, aproximadamente 4.000 afios antes de Cristo se cred un sistema de
clasificacion, considerado el mas antiguo del que se tiene registro (Pierozzi, 2018).
Este sistema concebia ocho sonidos segun los materiales de construccion de los
cuales estaban fabricados: metal, seda, piedra, bambu, calabaza, arcilla, cuero y

madera.

Los instrumentos de metal estaban hechos de bronce o aleacion de bronce con
estano, poseyendo un sonido claro y un tono célido. Los de piedra eran de marmol o
jade, provocando un sonido vibrante y estridente. Los de seda estaban hechos con
cuerdas de este mismo material, los de bambu por lo general presentaban un sonido
muy agudo, para los de calabaza se usaba su cascaron seco, obteniendo
instrumentos arménicos y de gran tamafio. Los de arcilla producian tonos suaves con
sonidos fuertes, los de cuero de animal eran utilizados para marcar los ritmos en las
danzas y en las bandas en tiempos de guerra, y los de madera marcaban el inicio de

los ritos religiosos (Brito, s.f).

20



Durante el Renacimiento, el compositor y tedrico aleman Martin Agricola, y los
franceses Pierre Trichet y Marin Mersenne en el siglo XVII, reconocieron cuatro
grupos de instrumentos: de cuerda, de viento, de percusion y varios. Aunque estas
clasificaciones presentaban ciertas incongruencias debido a que no habia un unico
criterio de subdivisién y “tampoco respondian con eficacia a las exigencias de la
practica” (Vega, 2016, p.13), constituyeron aproximaciones primarias para el estudio

de los instrumentos musicales desde una visidon occidental.

En 1880, el musicélogo belga Victor-Charles Mahillon realizé un aporte considerable
en las complejas labores de la clasificacion de instrumentos musicales. Luego de la
exploracion de la amplia coleccion de instrumentos europeos y exéticos del Museo
del Conservatorio de Bruselas, del cual fue conservador y curador, idea un sistema
que intenta unificar criterios taxondmicos. Para establecer una nomenclatura, toma

como referencia la palabra griega fono, que significa sonido, por lo que:

Sobre esta base denomina las divisiones como membranofonos
(instrumentos en los cuales el material que entra en vibracion es una
membrana); cordéfonos (cuando el material que entra en vibracién es
una cuerda); aerofonos (si lo que entra en vibracién es el viento) y
autéfonos (aquellos instrumentos en los cuales el material que entra en
vibracion es el mismo que compone a la pieza). Las subdivisiones que
plantea para continuar la clasificacién estan determinadas por la manera
con la que el ejecutante hace vibrar el cuerpo del instrumento (Pérez y
Gili, 2013, p.45).

Estas tablas clasificatorias tenian también el propdsito de “realizar un inventario o
catalogo de instrumentos musicales coleccionados, los cuales, a su vez, estaban
aislados de sus originales contextos culturales de produccion, uso y significacion”
(Vaca, 2020, p.160). En 1901, este sistema clasificatorio fue traducido al castellano y
publicado como parte del capitulado del texto de Felipe Pedrell, con el titulo de

“Ensayo de Clasificacion Metédica del Emporio Instrumental Antiguo”.

21



El sistema de Mahillon posibilitd la unificacion de criterios para las divisiones de los
instrumentos, establecio categorias, 6rdenes y sentd sdélidas bases para posteriores
analisis y definicion de estructuras taxonémicas. En 1914, los musicélogos Curt Sachs
y Erik Von Hornbostel desarrollan un sistema de clasificacion que permitia la inclusion
de una numerosa gama de instrumentos, tomando como referente el modelo
planteado por Mahillon. Para Sachs y Hornbostel, el sistema del belga ofrecia la gran
ventaja de que casi toda la cantidad de los instrumentos antiguos y nuevos, europeos
y exoticos podian alojarse en él. Sin embargo, consideraron necesario modificar los
criterios sobre los cuales se fundaban las subdivisiones, ampliar su numero e

introducir diversas innovaciones de caracter general (Vega, 2016).

Estos dos musicologos adoptaron los cuatro principios de clasificacion iniciales de
Mabhillon, pero “cambiaron la denominacion de autéfonos por idiéfonos, al asumir la
raiz griega “idio” como lo propio, en vez de “auto” que significa “por si mismo”, ya que
podria confundirse con que el instrumento suena por si mismo, como es el caso de
un instrumento automatico” (Pérez y Gili, 2013, p.45). Para modificar los criterios de
subdivision, cambiaron el modelo Mahillon por uno mas sencillo y reconocible a simple
vista tanto por los etndlogos como por los exploradores o los conservadores de
museos; ya que consideraban que el nuevo sistema que proponian debia dejar
espacio para futuras divisiones, a fin de abarcar casos especiales y permitir el

aumento de las subdivisiones (Vega, 2016).

Para establecer sus principios de divisién y subdivision, adoptaron el sistema de
numeracion de Dewey, utilizado para catalogar documentos bibliograficos. Para
aplicarlo enumeraron inicialmente las cuatro divisiones principales: (1) idiéfonos, (2)
membranofonos, (3) cordofonos, (4) aeréfonos y luego continuaron sucesivamente

con las subdivisiones. De este modo, al sistematizar un instrumento de acuerdo con

22



este método, se obtiene un numero de clasificacion que puede ser descifrado

siguiendo el sistema Sachs-Hornbostel.

Con esto pasan a las subdivisiones, que distinguen con nuevos numeros. Ejemplo:
cuando anotamos 3, decimos cordofonos; pero los cordéfonos se subdividen en dos
grupos, segun tengan o no mango para las cuerdas. Entonces se introduce un nuevo
numero, que se afiade a la derecha del anterior: 1, significa que los cord6fonos son
simples, es decir, sin mango: 2, indica que los cordéfonos son compuestos, esto es,

con mango (Vega, 2016, p.20).

El sistema clasificatorio Sachs-Hornbostel marcé un hito en los estudios sobre
instrumentos musicales y fungi®6 como metodologia iconica para su desarrollo.
Gracias a la metodologia brindada por Sachs y Hornbostel se obtuvo una cobertura
casi total de todos los artefactos sonoros, no solo europeos u occidentales, sino toda
clase de artefactos que produjeran sonido, por lo que satisface las necesidades de
sistematizacién y es la mas utilizada en la actualidad por consenso internacional

(Pérez y Gili, 2013).

Cuatro afos después, en 1919, el doctor suizo -francés George Montandon publica
una nueva clasificacion de instrumentos musicales, donde incorpora la cuestion
genealdgica e historica de estos. Para Montandon la investigaciéon de la marcha
genealdgica y la dispersidon geografica deben establecer el lugar que los instrumentos
ocupan en las diversas corrientes de civilizacidn que han ocurrido en el globo
terraqueo (Vega,2016). Nicholas Bessarabof en 1941 realiz6 una reinterpretacion de
las subdivisiones, anadiendo los instrumentos electronicos y los accesorios. En 1936,

el francés André Schaeffner, encargado del Departamento de Etnologia Musical en el

23



Museo de Etnografia del Trocadero, presenta una clasificacion nueva de los

instrumentos de musica; sistema que enfatiza en la formulacion teérica de los mismos.

Camara (2003), senala que Schaeffner rescata el valor del material en la construccion
de los instrumentos, como base de su propuesta taxondémica, pues “el bambu, la
madera, los metales, el aire... son presentados en su calidad de inspiradores del
hombre y motivadores de uso en la produccién de sonido por las propiedades que

exhiben en su conduccion y amplificacion” (p.105).

Actualmente, el sistema de clasificacidon de instrumentos musicales mas aceptado y
utilizado universalmente como herramienta metodoldgica sigue siendo el creado por
Sachs y Hornbostel. En Latinoamérica, el musicélogo Carlos Vega realiz6 una
traduccién al espafiol de este sistema en 1946, y sobre esta base ethomusicélogos y
musicoélogos de la region lo han aplicado a instrumentos arqueoldgicos o etnograficos
de distintas localidades del continente. En Cuba, se destaca la obra del etnélogo
Fernando Ortiz (1952) y de la musicéloga Ana Casanova (1988), los trabajos de la
argentina nacionalizada venezolana Isabel Aretz (1967), César Bolafios (1978) en

Peru, Ernesto Cavour (1994) en Bolivia, entre otros.

En México, el etnomusicélogo Arturo Chamorro ha dedicado gran parte de sus
investigaciones al estudio de los instrumentos musicales. Ejemplo de ello es Los
instrumentos de percusion en México (1984), donde aborda la clasificacion de
instrumentos percutidos, desde los prehispanicos hasta los contemporaneos, y
también describe aspectos como el uso, funcion y vigencia de los instrumentos en el
ambito de la (entonces llamada) etnomusica (Ruiz, 2010). La investigadora y
musicologa Violeta Torres aboga por el estudio del contexto sociocultural y el

entramado de interconexiones entre la heterogeneidad instrumental global, y no

24



solamente su clasificacion y descripcion. El investigador Felipe Dorantes, también
realiza aportes en la sistematica clasificatoria, especificamente direccionados a los
instrumentos musicales prehispanicos, donde le otorga especial relevancia a su

construccion (Ruiz, 2010).

Estos sistemas de clasificacion y descripcidon de instrumentos musicales abordados
desde diferentes concepciones y desde diversas latitudes del mundo, constituyen los
preceptos epistémicos de la Organologia, término derivado del griego “organon” que
significa instrumento. Su establecimiento como campo académico se produjo en el
siglo XIX, al aparecer las primeras colecciones de instrumentos en Europa (como se
mencionod anteriormente) y Estados Unidos, al adquirir relevancia el trabajo de los

expertos y curadores de museos (Biblioteca Nacional Chilena,s.f).

Existen criterios heterogéneos sobre los fundamentos ontolégicos y epistemoldgicos
de la Organologia, sustentados por corrientes tedricas y paradigmas de cada
investigador. En estas posturas epistémicas, se incluyen otros criterios, que no
solamente son la clasificacidn y la descripcion, ya que se contemplan y analizan otros
aspectos que deben integrar los estudios organoldgicos. Para Pérez y Gili (2013), la
Organologia es el estudio del disefio sonoro de un instrumento musical, puesto que
es precisamente la cualidad de crear sonidos la que define las caracteristicas

organologicas de los objetos. En aras de argumentar esta idea expresan:

Esta definicion permite precisar los ambitos sonoros de un objeto
independientemente de los no sonoros. Estos ultimos incluyen los usos (aparte
del tanido) y funciones (aparte de la musica), asi como sus caracteristicas de
ornamentacion y la forma exterior. Este es el ambito propio de la organologia: la
practica del disefio de sonidos, la que estd conformada por un conjunto de
conocimientos y habilidades artesanales y de taiido al servicio de una estética
sonora particular (pp.54-55).

25



La etnomusicologa australiana Margaret Kartomi, en On Concepts and Classifications
of Musical Instruments (1990), considera que es el sonido lo que determina la matriz
ontoldgica de la Organologia, pues, aunque los instrumentos musicales se conciben
como objetos, su esencia radica en el sonido que producen. Segun Kartomi, el término
Organologia es una metonimia de las diversas cualidades del sonido musical en si,
ya que el propio término lleva a reflexionar sobre lo que constituye lo musical, desde
lo fisico-acustico y la cultura. De esta manera, analiza cuestiones etimoldgicas de la
Organologia, asi como los usos y significados del término, atendiendo a
conceptualizaciones sobre el sonido y lo musical como categorias intrinsecas,

estableciendo una relacién transversal y proporcional entre dichas variables.

Para Schaeffner (1946) el objeto de la Organologia es la “enumeracion, descripcion,
localizacion e historia de cualquier instrumento usado en todas las civilizaciones
humanas de cualquier periodo que produzcan tonos y sonidos, ya sea con fines
puramente estéticos o para propdsitos religiosos, o practicos exclusivamente” (p.13).
De esta manera, le brinda relevancia a las cuestiones taxondmicas, pero también a
registrar en tiempo y espacio a los distintos instrumentos, concediendo atencion a los

aspectos historicos que determinan el contexto y desarrollo de los mismos.

Contreras (1988) asevera que la Organologia se ocupa no solamente de la
clasificacion, sino también de la acustica, el origen y las modificaciones morfolégicas
de los instrumentos musicales a través del tiempo. Este autor afiade otros elementos
que considera necesarios para realizar un analisis organolégico, como es el aspecto
etimoldgico e historico, asi como las transformaciones a las cuales se someten a los
instrumentos, ya sea por cuestiones de transculturacion, hibridacién o simplemente

cambios estéticos que se les han aplicado.

26



Para Lagartos (2013), en el proceso de un estudio organolégico se debe comparar
sistemas de clasificacion, analizar las formaciones instrumentales segun sus
caracteristicas melddicas o timbricas, los materiales empleados en su confeccién; asi
como estudiar los principios y fundamentos relacionados con el sonido musical
(mecanismos de vibraciones, frecuencias, tipos de ondas, sistemas de afinacion y
comportamiento acustico). De esta manera, incorpora una vision mas integradora
sobre la Organologia, al analizar cuestiones técnicas y las caracteristicas acusticas

en todas sus dimensiones.

El ethomusicélogo Mantle Hood, en su obra The Ethnomusicologist (1971), define la
Organologia como la ciencia de los instrumentos musicales, que debe incluir no
solamente la historia y la descripcion de los instrumentos, sino que también es
importante incluir aspectos tales como las particulares técnicas del performance, la
funcidn musical, la decoracion (diferenciandola de la construccion del instrumento) y
una variedad de consideraciones socioculturales. Hood, ide6 un sistema de
clasificacion denominado “taxonomia simbdlica”; que consistia en la representacion
de instrumentos musicales en familias, su forma de ejecucién, la configuracion y los
organos constitutivos, a través de simbolos como rectangulos, cuadrados, triangulos,

circulos, rombos y lineas diagonales.

En cuanto a las caracteristicas de la Organologia, estan directamente relacionadas
con el sonido, donde interviene el timbre, dinamica, tafido, intensidad, amplitud
melddica, facilidad de ejecucién y efectos sonoros. Para el analisis de estas
caracteristicas, se toman como referencias el manejo del timbre (lo que suena), la
energia (lo que origina dicho sonido) y cuan controlado esta ese sonido por el
ejecutante. Segun Pérez y Gili (2013), los cordofonos, aer6fonos, membranofonos e
idiofonos, representan los cuatro tipos basicos de vibracion sonora que ha conocido

27



la humanidad durante siglos, y en su directa relacién con el timbre expresan que “cada
uno de ellos posee cualidades sonoras que se refieren principalmente al timbre, pero
también a la dinamica, a la cualidad tonal (o atonal), y a las posibilidades de controlar

esas variables” (p.65).

El tipo de energia que pone en vibracion el instrumento musical, permite establecer
las formas de excitacion del material vibrante de cada instrumento, donde intervienen
criterios como la geometria del cuerpo, la variedad de materiales y los modos de
excitacion. En cuanto al control del sonido, existe el directo (mas fructifero
musicalmente, pero requiere mayor destreza para lograr precision) y el indirecto (mas

rigido, pero asegura un resultado mas homogéneo y seguro).

Los aspectos técnicos de los instrumentos se analizan tomando en cuenta las
particularidades melédicas, que a su vez estan condicionadas por la acustica, la cual
es posible describir a través de mediciones que permiten identificar sistemas de
afinacion, niveles de intensidad sonora, frecuencias, rangos espectrales (Pérez y Gili,

2013).

La construccion de los instrumentos encierra muchos aspectos como los materiales
que se utilizan y su seleccion, las técnicas de fabricacion, asi como los componentes
de produccion. Aunque el etnomusicologo mexicano Felipe Dorantes asevera que la
construccién de instrumentos es un tema diferente a la Organologia, sin el propio
instrumento musical no existiria esta ciencia, por lo que su construccién es una
condicion sine qua non para los procesos organoldgicos. Por esta razon, es esencial
contemplar y analizar todos los elementos que comprenden la construccion y

produccion de los instrumentos musicales, ya que ademas permite la comprension de

28



las modificaciones morfoldégicas y los cambios a los cuales puedan verse expuestos

a través del tiempo.

La historia del instrumento permite analizar su contexto y los factores que determinan
su devenir en el tiempo. Ademas, brinda la posibilidad de establecer terminologias,
taxonomias; asi como examinar formas de ejecucién, caracteristicas técnicas, entre
otros elementos que circundan su estudio y sistematizacion. De esta manera, es
posible concebir al instrumento como fuente histérica en si y como documento de

informacion musical y evidencia del hecho sonoro (Escudero,2021).

Para la musicéloga cubana Miriam Escudero, el instrumento musical funge como
documento organoldgico, mientras que Contreras (1988), afirma que las tres fuentes
de informacion de la Organologia son: “los instrumentos musicales, los documentos
y las fuentes vivas” (p.30). Ambas posturas teoricas resaltan la relevancia del
documento en la Organologia, desde la concepcién de la sinonimia del instrumento
como documento propiamente y el documento como fuente de informacion para el

estudio de la Organologia.

En esta investigacion, se concebira a la Organologia como la disciplina musicolégica
encargada de la clasificacidon y descripcion de los instrumentos musicales; elementos
que se definen y determinan a través del disefio sonoro, las caracteristicas
morfoldgicas, melddicas y timbricas, asi como otras particularidades técnicas de cada
uno. La identificacion, documentacién y analisis de estos elementos permiten obtener
una sistematizacion taxonémica de las gamas de instrumentos existentes alrededor
del mundo. En el caso del conglomerado organoldgico latinoamericano, se han tenido

que adecuar metodologias para su estudio, ya que los criterios universales

29



clasificatorios occidentales establecidos no se pueden aplicar en su totalidad a las

particularidades de los americanos.

Al respecto, la musicéloga cubana Ana Casanova, en Problematica Organolbgica
Cubana (1988), expresa que las tablas clasificatorias propuestas por Sachs y
Hornsbostel, aunque tengan validez cientifica no agotan todas las posibilidades de
clasificacion de instrumentos musicales. En dicho estudio, selecciona este sistema
adecuandolo a la clasificacion de los instrumentos musicales cubanos, ya que, segun
la autora, su solidez y practicidad permite la inclusion de nuevos contenidos y
principios cientificos de ordenamiento; aunque también sefiala sus omisiones e

imprecisiones. La musicologa concluye su discurso, planteando que:

Las amplificaciones vy rectificaciones que hemos realizado a la Sistematica de los
instrumentos musicales de Erich Hornbostel y Curt Sachs, contribuyen al
perfeccionamiento tedrico-practico de este sistema de clasificacion, siendo su
aplicacién extensible a otros paises de América Latina con culturas de antecedentes

africanos; y en especifico, para todos los paises de la zona del Caribe (p.12).

De igual modo, los investigadores chilenos José Pérez de Arce y Francisca Gili, en
Clasificacion Sachs-Hornbostel de instrumentos musicales: una revision y aplicacion
desde la perspectiva americana (2013), analizan los distintos criterios usados para
clasificar los instrumentos musicales. En su articulo, discuten las fortalezas del
sistema, junto con sus debilidades, la metodologia de clasificaciéon y la de
ordenamiento del sistema Sachs-Hornbostel, asi como explican las razones por las
cuales consideran que dicho sistema parece el mas apropiado para la realidad
americana, con énfasis en la época prehispanica. “Ademas, se contrastan las

caracteristicas del sistema con las necesidades metodologicas que plantea el material

30



organoldgico americano, en especial el arqueologico. Finalmente se propone una
actualizacion del sistema completo, en la que se incluyen nuevas variedades

organoldgicas del area surandina” (p.42).

La Organologia también se articula con otras disciplinas de las ciencias sociales y
humanas para desarrollar sus constructos epistémicos, asi como para disefar las
herramientas metodologicas de su praxis sistémica. La Musicologia, es la ciencia
principal por la cual se rige la Organologia, ya que determina y orienta sus constructos
ontolégicos. La Musicologia, como estudio discursivo, sistematico, historico, critico,
asi como cientifico o cientificista; tiene el objetivo de analizar la totalidad de la musica
del hombre, la cual precisa de los instrumentos sonoros para existir y canalizarse en

todos sus medios y dimensiones materiales e inmateriales (Marti, 1991).

El estudio de los instrumentos (no en uso), asi como de artefactos sonoros y la
produccion de sonido en las sociedades del pasado, utilizando métodos derivados de
la Arqueologia y disciplinas relacionadas, se conoce como Arqueomusicologia
(Hortelano, 2008). Sobre la deteccidén de posibles artefactos sonoros e instrumentos
musicales en contextos arqueoldgicos, se elaboran teorias e interpretaciones que hay
que confirmar. Respecto a sus derroteros analiticos, expresa Hortelano (2008) “[...]
para ello se pueden seguir dos lineas de analisis: una sobre los originales y otra sobre
reproducciones. Los analisis sobre los originales son de dos tipos: descriptivos y de
laboratorio. Los descriptivos se centran en cuestiones tipolégicas y morfolédgicas. Los

analisis de laboratorio son arqueoldgicos y acusticos” (p.385).

Las colecciones de instrumentos musicales y su gestion en espacios museisticos, ha
constituido desde sus inicios un rubro fundamental para la construccion de los

fundamentos epistémicos de la Organologia. Precisamente, como se menciond

31



anteriormente, los criterios taxondmicos seleccionados para la sistematizacién de
instrumentos musicales, como el de Sachs-Hornbostel, respondian a contextos
relacionados con la catalogacion y clasificacion de colecciones. Para Bordas (2014),
una coleccion de instrumentos musicales es un conjunto de piezas de interés
historico-artistico, que precisa de analisis, documentacion y preservacion. Cada una
de estas acciones se realizan bajo pautas y criterios organolégicos, y también con los
criterios y metodologias de la Museologia, por lo que se gestionan los instrumentos

musicales atendiendo a esta simbiosis.

La Iconologia y la Iconografia son esenciales para los estudios organologicos desde
perspectivas holisticas e integradoras. La utilizacion de la Iconologia permite
profundizar en el contexto de las imagenes de los instrumentos musicales, para
conocer su significacidén en el tiempo y sus diferentes usos y funciones. La Iconografia
ofrece las herramientas para conocer la tematica, las fuentes y la representatividad
de dichas imagenes. Ambas coadyuvan al registro, localizacién, identificacion y
analisis de varios aspectos organoldgicos, por lo que son herramientas necesarias
para una comprension integral de los instrumentos musicales, desde miradas

pluridimensionales (Melo,2013).

A su vez, la Fisica también es una ciencia primordial para la esencia misma de la
Organologia, ya que el sonido en si responde a causas y cuestiones netamente
provenientes de esta. El estudio de las ondas sonoras, la frecuencia, las alturas,
rangos, permiten realizar analisis acusticos y las particularidades timbricas de cada
instrumento. Para comprender las causas que determinan las afinaciones, es
necesario realizar una serie de mediciones mediante el empleo de herramientas que
definen los comportamientos de sus caracteristicas, respondiendo a varios criterios

determinados por la clasificacion y subdivision de cada grupo de instrumentos

32



sonoros. Por estas razones, la implicacion y aplicacion de la Fisica es fundamental
para entender el comportamiento acustico y sus resultados en manos de sus
ejecutantes, quienes desempefian un rol decisivo en el resultado sonoro de cada

instrumento (Lagartos, 2013).

La conjuncion de estas disciplinas, desde sus variadas ontologias, coadyuvan al
establecimiento de los fundamentos epistemoldgicos de la Organologia desde
perspectivas pluridimensionales. Cada una, contribuye a los procesos de formulacién
analitico de los criterios y componentes que comprenden los estudios organoldgicos.
De esta manera, permiten la clasificacion y descripcion de los instrumentos musicales,

asi como de los elementos que le son inherentes.

Sin embargo, existe una ciencia que deviene fundamento primordial y piedra angular
de la Organologia; que responde cuestiones claves sobre esta, brinda explicaciones
y permite comprender cada fenémeno musical, una ciencia sin la cual no existiria la

Organologia: la Antropologia.

1.2 Propuesta metodologica para el estudio de la Ethorganologia

Si se pretende comprender los fendmenos que rodean al hombre y a este desde una
mirada multidimensional, es necesario recurrir a la Antropologia. En el sentido amplio
del término, es aquella disciplina que abarca diferentes ciencias particulares,
naturales y sociales, que tienen al ser humano como objeto de estudio. “Por un lado,
incluye la Antropologia Fisica, la Paleontologia y la Arqueologia. Por otro, la
Antropologia Social y Cultural, la Etnologia, la Linguistica Descriptiva y ciertos

aspectos de la Psicologia Social” (Pujadas, 2010, p. 18).

33



Para Chamorro (2003), la Antropologia es la “ciencia que estudia los conocimientos
del hombre y que considera al hombre, segun las caracteristicas que resultan de sus
relaciones sociales y con el medio ambiente y subsistencia, simbolos, identidad,
lengua, cultura y regién de procedencia” (p.49). Por su parte, la Etnomusicologia,
entendida como la disciplina que estudia la musica, el canto y la danza en su contexto
sociocultural, desde la dimension de la tradicion oral y las identidades regionales, se
nutre de otras disciplinas y campos del conocimiento. Para el estudio de la
Organologia, como rama de la Etnomusicologia, es necesario profundizar en
aspectos mas alla de lo netamente musical, puesto que para lograr una comprension
holistica de los aspectos que circundan el universo de los instrumentos musicales es

menester conocer la relacion que se establece entre estos y el hombre.

El quehacer de la Etnorganologia que se menciona aisladamente en la bibliografia
consultada, por lo que carece de un constructo epistémico unitario que fundamente
su significado y fines. Segun fuentes digitales, es la rama de la Etnomusicologia que
se ocupa de los instrumentos populares o étnicos (Pierozzi, 2018). Sin embargo, la
Organologia también, por lo que seria una especie de sinonimia y por lo tanto no se
distinguiria una de otra. Etimolégicamente, el término etno significa pueblo o nacion,
por lo que al integrarlo con el vocablo organologia, hace referencia al hombre vy al

instrumento musical, en una especie de simbiosis entre sujeto y el objeto.

Desde los estudios musicologicos, etnomusicoldgicos y de otras ciencias sociales y
humanas, el estudio de los instrumentos musicales se ha abordado desde la
Organologia como constructo tedrico-metodoldgico y ciencia principal, aunque, como
se explicd anteriormente, existen otras disciplinas que incorporan a los instrumentos

musicales como objetos de estudio. Sin embargo, desde la construccion epistémica

34



del instrumento musical en si, solamente la Organologia ha sido la encargada de

brindar las herramientas que establecen los derroteros de su analisis.

La Organologia, al centrarse en las cuestiones netamente del instrumento como
objeto material, no desarrolla una construccién ontoldgica sobre el ejecutante o
intérprete del instrumento, quien es imprescindible para que este produzca sonidos y
cumpla su funcién. Cuando se menciona al hombre en el ambito de un estudio
organologico, se aborda desde su participacion en la historia del instrumento, en la
cuestion de la ejecucion, de la construccion, transmision de conocimientos, desde su
posicion de compositor, estatus social del musico y algunas caracteristicas de este.
No obstante, el papel del sujeto siempre se aborda desde una manera aislada y no

desde una relacioén directa e interrelacionada con el instrumento.

El investigador mexicano Victor Hernandez Vaca, al percatarse de la ruptura
ontoldgica entre la Organologia y el sujeto, realiza una nueva propuesta teorica al
respecto. Para el investigador, “ninguno de estos acercamientos toma en cuenta la
practica, la tradicion o la cultura de la lauderia, es decir, la construccion del
instrumento musical” (Hernandez, 2010, p.240). El autor propone “estudiar los
instrumentos musicales y sonoros partiendo de la tradicion y desde una perspectiva
procesual —como cultura y en la cultura— desde los diversos contextos de
produccién (atendiendo las dimensiones: corporal, material y simbdlica);
concentrando con ello la atencidn en los especialistas hacedores de instrumentos de

cuerda” (Hernandez, 2020, pp. 157-158).

A esta propuesta, el investigador referido le otorga el nombre de Etnolauderia, la cual
considera propicia para el estudio de la construccion de instrumentos musicales

mexicanos (Hernandez, 2020). Para validarla, desarrolla un marco interpretativo

35



basado en los procesos de transmision, recepcion, asimilacion y resignificacion de la
tradicion laudera en la zona cultural del Bajio. En este discurso, los instrumentos se
consideran seres espirituales animados y revestidos de complejos significados; donde
los usos sociales y los simbolismos aparecen estrechamente relacionados con la
vision cosmogonica de sus constructores y con los particulares contextos rituales y

festivos (Hernandez, 2020).

Por tanto, la Etnolauderia ofrece una pertinente aproximacion a la cuestiones
antropoldgicas y etnograficas en los estudios sobre instrumentos musicales y brinda
una nueva mirada hacia otra vision tedérica dentro de la disciplina organoldgica. Sin
embargo, aunque no desde la manera presentada por Hernandez (2020), la
construccion de instrumentos musicales es una cuestion que se describe y analiza en
las investigaciones sobre Organologia (Alvarez, 1985; Casanova, 1997; Kaptain,
1991; Lumholtz, 1900; Ochoa y Cortés, 2002; Wendell Bennett y Zingg, 1935). Estos
autores, abordan tanto los aspectos del objeto material en si y también mencionan a

los sujetos que lo construyen.

La propuesta de Hernandez (2020) va dirigida hacia los instrumentos musicales
mexicanos tradicionales, dejando afuera a los de manufactura latinoamericana e
internacional. De igual forma, al referirse a los lauderos, estos construyen
instrumentos de cuerdas, por o que no permite que se incluyan fabricantes de otro
tipo de instrumentos, como de percusion o viento, que conforman también el crisol de
constructores y reparadores. Por otra parte, el marco conceptual e interpretativo
presentado por Hernandez (2020), no establece ni sustenta las bases teoricas de su

propuesta, asi como tampoco explicita una metodologia que la soporte.

36



Al centrarse solamente en los aspectos de la construccion de instrumentos, quedan
excluidos varios aspectos de la Organologia en relacion con las cuestiones
etnoldgicas. Sin embargo, la Etnolauderia deviene rubro a considerar dentro de una
propuesta mas abarcadora, holistica e integradora que contemple las variables

antropoldgicas de la ciencia organologica.

Durante la ultima década, a nivel internacional, se han presentado varias propuestas
que abogan por replantear los objetivos, perspectivas y métodos de la Organologia
tradicional (Rossi, 2017). Con este fin, han surgido nuevos nombres que suscitan una

revision de cambios de paradigma:

» Nueva Organologia (Proceedings,2001 y Roda, 2007)

» Organologia Vivida (Hoosmanrad,2004)

» Organologia Cultural (Johnston, 2008)

» Organologia Critica (Dolan, 2013)

» Organologia Biografica (Hoosmanrad, 2016)

Estas perspectivas presentadas fomentan el debate sobre la identidad y propdsito de
la Organologia, asi como su relacion con otras disciplinas que se ocupan de la
interpretacion de la cultura humana a través de los objetos; ya que por lo general se
centra en los aspectos fisicos de sus fuentes excluyendo otros aspectos relevantes
de la experiencia humana. Estas contribuciones ontolégicas han generado
escepticismo entre el ambito académico, por lo que se encuentran en constante
revision y debates metodoldgicos, o que ha traido como consecuencia que ninguna
se haya legitimado aun como unica alternativa cognoscitiva a un campo emergente

del saber social.

37



En cada una de estas propuestas, se intenta reflejar el vinculo de los instrumentos
con los sujetos involucrados en su desarrollo y también se pretende establecer
nuevos conceptos semanticos y semioticos sobre estos medios sonoros. Si se
establecen solidas bases epistemologicas y se brindan argumentos tedricos y
herramientas metodologicas para su estudio y comprension, la Etnorganologia puede
fungir como conducto holistico que integre los aspectos etnograficos y culturales que
giran en torno a los instrumentos. De esta manera, se amplia la visiébn sobre el
instrumento musical y su significado, ademas de que permite articular con mayor

profundidad su vinculo con el sujeto y el contexto en el cual se desenvuelve.

Segun Libin (2009), cualquier objeto que produzca sonido puede utilizarse en
contextos musicales, por lo que es dificil definir lo que es un instrumento musical,
puesto que “no son artefactos pasivos de los que emana el sonido” (Bates, 2012, p.3).
Los instrumentos tienen diversas funciones y usos, ya que poseen varios significados
en sus formas, materiales y en sus técnicas. Mendivil (2016) advierte sobre la
necesidad de estudiarlos como herramientas para la produccion y reproduccion de la
cultura y no como objetos inanimados, independientes de las vicisitudes de las

sociedades en las cuales existen.

Sobre la tendencia a concebir el instrumento en su forma objetual y los peligros que
esto encierra, advierte Cea (2014): “no pueden contemplarse solamente como bienes
materiales, por mucho que su presencia visual resulte impactante, ya sea por su
monumentalidad o por la riqueza de su decoracién; por lo que resulta imprescindible
dar visibilidad a los instrumentos musicales como parte de la cultura musical y desde

la praxis social” (p.17).

38



Mas que objetos, son considerados por algunos investigadores como sujetos
potenciales (Dawe, 2005 y DeVale, 1990) y agentes activos en la configuraciéon de la
vida sociocultural. Esta afirmacién coloca a los instrumentos musicales en una
posicion de reveladores de multiples informaciones y portadores de disimiles
significados polivalentes; al ofrecer evidencias sobre sistemas de creencias,
tradiciones, interacciones, economia, territorios, comunicacion y otros

comportamientos humanos.

Al ser repositorios de valores, creencias y saberes, los instrumentos musicales se
convierten en archivos que guardan implicitamente informacion histérica sobre
innumerables tematicas. De esta manera, estos significados y discursos narrativos
proyectados por los instrumentos sonoros desarrollan biografias y su importancia es
vital para la reconstruccion histérica de migraciones y contactos interculturales, por lo

qgue son fuentes vivas del conocimiento humano.

Asimismo, se presenta la concepcidén del instrumento como herramienta cultural,
portador de ideologias y significados. Ademas, devienen testigos historicos de
acontecimientos, sobre quienes los construyen, los ejecutan y los escuchan (Mendivil,
2016). Cada instrumento o artefacto productor de sonido es el resultado de un
pensamiento y de una concepcién, por lo que encierran disimiles valores y han

marcado procesos estéticos y sociales.

De esa forma, coadyuvan a explicar la sociedad y la cultura, pues al contener su
esencia permiten no solamente la comprension de los fendmenos musicales, sino que
modifican las relaciones sociales y su poder simbodlico condiciona determinados
acontecimientos (DeVale, 1990). Este enfoque sobre instrumentos musicales brinda

una vision antropoldgica de los mismos y una mirada holistica que permite abordarlos

39



no solamente como objetos sonantes, sino como fendmenos complejos de las

culturas.

En cada actividad humana, los instrumentos musicales tienen diferentes funciones,
usos Yy significados, en distintos contextos. El medio y las condiciones en las que se
desarrollan influyen y condicionan los roles de los instrumentos sonoros, asi como su
relacidn con otros componentes socioculturales y artisticos. De igual manera, segun
sea la actividad con y en la cual se utilicen, determinara “su interpretacion y funcion

dentro de su propia cultura” (Brianza, 2023, p .3).

Segun Schaeffner (1936, citado en Camara, 2004), los usos, funciones y significados
de cada instrumento estan directamente relacionados con el sistema de pensamiento
y el contexto etnografico que los han hecho nacer. Las funciones de los instrumentos
musicales estan relacionadas con el ambito social en el cual se utilizan y en “las

relaciones humano-divinas” (Hooshmandrad,2004, citada por Bates, 2012, p. 10).

Estas funciones pueden ser religiosas, festivas, ludicas, estéticas, de cohesion
familiar, de guerra, entre otras; y “estan determinadas por el valor de utilidad que se
les otorga y varian a partir de las funciones de las musicas en sociedad” (Suarez,
comunicacion personal, 24 de enero de 2024). En cada una, cumple determinados
objetivos y se recrean para ciertas actividades, determinadas por un conglomerado
de cosmovisiones socioculturales cinestésicas que no siempre son perecederas, pues

“la funcién de un instrumento puede cambiar con el tiempo”. (Libin, 2009, p. 13).

Los usos de los instrumentos hacen referencia a las maneras y formas especificas en
las que estos son ejecutados directamente, considerando “las concepciones y usos

que le otorga la cultura al instrumento” (Herrera y Holguin, 2018, p. 166). Estos usos

40



estan condicionados por las funciones, que determinan cuales instrumentos escoger

y coOmo se ejecutaran, en dependencia de los objetivos y del medio en que se utilicen.

En China, un conjunto de instrumentos musicales de viento y percusién son
seleccionados para actos religiosos y funerarios celebrados en templos. El khen,
instrumento de viento compuesto por largos tubos de bambu, esta vinculado a
espacios donde se promueven estilos y modos de vida saludables, por lo que se
asocia a la funcién de cohesion familiar de Laos. UNESCO (como se cité en Bencomo,
2021). La fujara y la gaita en Eslovaquia, son instrumentos de uso pastoril
interpretadas especificamente en zonas campestres, en Alemania los 6rganos se
utilizan para la liturgia cristiana y en conciertos de musica clasica Como se ejemplifico,
cada instrumento tiene un uso especifico, determinado por la funcién que cumple en

su contexto.

Los instrumentos musicales también contienen significados que le otorgan los
ejecutantes y la sociedad en general. Segun Libin (2009), “los instrumentos musicales
significan varias cosas para varias personas” (p. 17), y le otorga tal relevancia que
continua afirmando que ‘“si queremos alentar a la apreciacion y preservacion de
instrumentos, debemos explicar sus significados, no soélo sus funciones y usos
musicales” (p. 17). En La vida social de los instrumentos musicales de Bates (2012),
se asevera que existen significados simbdlicos y afectivos en los instrumentos

sonoros, basados en aspectos historicos, sociales y culturales.

Lo simbdlico se relaciona con elementos con los cuales los sujetos se identifican y
con aspectos intangibles vinculados a los instrumentos en si. Ejemplo de ello son los
procesos de fabricacion de los mismos, los cuales simbolizan tradiciones de caracter

familiar y comunal, brindando cohesion social y fortaleciendo identidades culturales.

M



Asimismo, las practicas de determinados instrumentos se encuentran asociadas a
aspectos simboalicos, e incluso algunos instrumentos en si se han convertido en
simbolos que aparecen en escudos, banderas, sellos, documentos, llegando a ser

considerados en ocasiones emblemas nacionales (Bencomo, 2021).

Los significados afectivos se traducen en el vinculo emocional y espiritual que se
establece entre los sujetos y los instrumentos musicales. Determinados instrumentos
se consideran elocuentes para expresar el calor, la alegria y la historia de su
comunidad. La interpretacion de algunos instrumentos en ciertos modos y en
determinados espacios, son portadores de mensajes sobre temas como la violencia,
la camaraderia, el amor, entre otros. Este conjunto de significados simbdlicos y
afectivos de los instrumentos musicales, constituyen valores que se le otorgan a los
mismos y que estara condicionado por las creencias e ideologias de los sujetos, ya
que “el significado de un instrumento puede estar plasmado externamente en su
disefio, construccién o cuidado, o radicar en el terreno interno de una concepcion

cultural” (DeVale, 1989, p. 287).

En su significacion, los instrumentos musicales encarnan conceptos que establecen
una conexién entre los ambitos visual, auditivo, social y espiritual de la cultura. Al ser
esta parte necesaria de la produccion de la musica y, a su vez, esta ultima deviene
forma simbdlica que transmite informacion en niveles no sélo linguisticos, sino
también de orden simbdlico, entonces el instrumento es también un productor de

signos sonoros Yy visuales en su contexto (Martinez, 2019).

El contexto donde confluyen los instrumentos, define las concepciones y
percepciones de cada uno de sus usos, funciones y significados. Para Schaeffner,

(1936, citado por Landa, 2004), los instrumentos “estan relacionados con el sistema

42



de pensamiento y el contexto etnografico que los ha hecho nacer” (p.105), por lo que
le otorga especial trascendencia a las construcciones ideologicas y antropologicas en

los que estos se gestan.

Al respecto, el etnomusicélogo norteamericano Alan Merriam (1964, citado en
Camara, 2004), aboga por una comprension mas amplia de la musica, donde se le
otorgue especial atencion a su contexto etnolégico:“...nuestros intereses deberian
dirigirse hacia una comprensiéon mas amplia de la musica, no sélo como estructura
formal ni tampoco como algo aislado, sino como un fendbmeno humano creativo que
funciona como parte de la cultura, lo cual no excluye lo puramente histdrico,

estructural o estético, pero lo equiparo con lo etnolégico” (p. 110).

Chamorro (2003) concibe el contexto como las circunstancias y condiciones sociales,
culturales, politicas e histéricas en donde se situan ciertas acciones, procesos o
acontecimientos. Tomando en cuenta esta afirmacion, se puede entender que también
el contexto geografico determina el tipo de instrumento que se fabrica, pues las
condiciones ambientales influyen en los materiales a utilizar para su construcciéon y

en su concepcion estética.

El contexto histérico y politico condiciona los cambios y las etapas por las que
transitan los diferentes instrumentos, y los contextos socioculturales forjan la
identidad, simbolismos, imaginarios y construcciones ontolégicas que la sociedad y
sus intérpretes le atribuyen. Sobre la pertinencia de conocer los contextos
socioculturales, afirma Martinez (2019) que: “el instrumento en si no dice todo, es
necesario conocer los contextos culturales y sociales en que se crea y ejecuta para

intentar la comprension cabal de los sentidos posibles que encarna” (p. 66).

43



Sobre la relevancia del aspecto social para el estudio de los instrumentos musicales
y como eje central, expresa Feld (1991): “[...] la organizacion melddica, métrica y
timbrica de los sonidos es tomada como indicador de la significacién social del acto
musical”, por lo que el verdadero significado de los instrumentos no esta propiamente
en las notas, pues “el modo en que las notas se forman, se interpretan y se escuchan

deriva siempre de una imposicion social anterior” (p. 353).

Es precisamente la sociedad la que le imprime el sentido al instrumento y del valor
social otorgado a este, se derivan todos los demas aspectos técnico-musicales del
mismo, pues “se considera el objeto como social, en tanto resultado de una cadena
productiva que implica relaciones complejas” (Martinez, 2019, p.14). Es necesario
entender a los instrumentos musicales como parte de un sistema holistico e
integrador, el cual se relaciona e interactua con otros elementos, puesto que estan

implicados dentro de una red de objetos y sujetos.

La Organologia, representada por los sistemas clasificatorios, no se plantea la
relacion objeto-sujeto en una practica especifica; y es precisamente el sujeto el que
le proporciona al instrumento musical la caracteristica social. Al respecto, la
musicéloga cubana Ana Casanova en su obra Problematica Organolégica Cubana
(1988), resalta la importancia de esta relacién en los estudios organoldgicos y exhorta
a que se teorice con mayor profundidad, ya que considera pertinente abordar el papel
del sujeto dentro del discurso musical y de las funciones sociales de los instrumentos.
El musedlogo inglés Gabriele Rossi (2017), describe como se ha percibido a la
Organologia como la disciplina que se centra en los aspectos fisicos de sus fuentes,
dejando a un lado la eventual “correlacion de sus resultados con aspectos relevantes

de la experiencia humana” (p. 3).



El papel del sujeto es primordial para el estudio, comprensién y desarrollo de los
instrumentos musicales; por lo que es necesario obtener una vision multidimensional
sobre la relacion que se establece entre ellos. Con el propdsito de revisar y analizar
el vinculo objeto-sujeto, es imprescindible acudir a disciplinas como la Antropologia,
Sociologia y la Psicologia para sistematizar y abarcar cada aspecto etnografico en

esta relacion.

En aras de responder a la pregunta sobre el por qué algunos instrumentos estan
atrapados en una red alegdrica de simbolismo y asociaciones simbdlicas; el
etnomusicologo norteamericano Mantle Hood (1971) realiz6 organigramas que
mostraban preocupacion por aspectos basicos de las relaciones del instrumento con
los individuos y la sociedad. Sin embargo, “la profusiéon de datos y cédigos, ademas
que unos tendrian que ser necesariamente ampliados, hacen muy complicado el
manejo de este sistema” (Contreras, 1988, citado por Hernandez, 2020, p.164). Estos
organigramas tampoco transmiten la naturaleza dinamica y variable de las relaciones

personales y sociales con los instrumentos.

Martinez (2019), destaca el rol del intérprete que le otorga vida al instrumento cuando
afirma que: “el objeto so6lo sera plenamente instrumento musical en el momento en
que pase a un ejecutante... para lo cual no podemos escindir al objeto sonoro y
musical de las personas que los construyen y tocan”(pp.14-21). Cada instrumento es
fruto de un cumulo de historias protagonizadas y matizadas por los constructores,
ejecutantes y sus receptores; por lo que es menester tomarlas en cuenta en la

conformacién y desarrollo de los instrumentos a través del tiempo.

Estas historias transmiten relevantes informaciones que van mas alla de narraciones

lineales o cronologias que se incorporan en algunos estudios organoldgicos,

45



concernientes a la historiografia de los instrumentos; por lo que seria oportuno una
profundizacion sobre las memorias de los sujetos involucrados en su devenir. De esta
manera, los valores y creencias, saberes tecnoldgicos y estéticos, refieren historias

sobre quienes los construyen, los ejecutan y los escuchan (Mendivil, 2016).

Todos los conocimientos generados por constructores, ejecutantes y oyentes,
devienen fuentes de informacion que involucran no solamente cuestiones sobre los
instrumentos propiamente, sino que trasmiten saberes asociados a practicas
culturales, formas de vida y relaciones sociales. De esta manera, los conocimientos
que encierran los instrumentos son extraidos al observar e inquirir en su relacion con
los individuos (Mendivil,2016), pues son precisamente los sujetos quienes posibilitan
que los instrumentos sean herramientas para la produccién y reproduccion de la

cultura.

Tanto los géneros musicales como el repertorio musical, son productos de la
combinacion de varios instrumentos musicales, y fruto del imaginario de creadores y
compositores. Estos procesos creativos conducen a una simbiosis entre el objeto y el
sujeto, en los cuales ocurren flujos transversales que devienen resultados de esa
interaccién. En cuanto al género musical, Baily (1977, citado en Bates, 2012),
comenta que los tipos de musica se adaptan a los instrumentos con los que se tocan
habitualmente y sugiere que el instrumento ha dado forma a la musica, ya que este
condiciona al género. Este autor, les otorga el poder y control a los medios sonoros
como ejes centrales de la musica y como la relacién entre su cinestesia y morfologia
influyen directamente en la naturaleza del género musical. El intérprete media entre
el instrumento y el repertorio, que a su vez posibilitan el establecimiento formal de
géneros musicales; por lo que es figura que orienta y establece este conjunto técnico-

sSonoro.

46



El cuerpo humano es esencial para la interpretacién de cualquier instrumento musical,
ya que manos, boca y otras partes estan involucradas en los procesos de ejecucion.
Profundizar e investigar sobre la anatomia del cuerpo y la Ergonomia permite el
acercamiento al binomio sujeto-objeto y entender las dinamicas que marcan este
vinculo. Ante las preguntas sobre el por qué algunos instrumentos requieren
determinadas posiciones ergondmicas, las razones por las cuales existe resistencia
a la adopcidén de posiciones ergondomicas y qué dice esa resistencia sobre las
relaciones entre instrumento y ejecutante, han suscitado investigaciones sobre estas
cuestiones, por lo que ha sido necesario recurrir a la Antropologia Fisica o Bioldgica

en aras de develar dichas preguntas.

El trabajo de la etnomusicdloga canadiense Regula Qureshi fue el primero en conectar
los estudios antropoldgicos del cuerpo con el dominio de los instrumentos y los
sonidos instrumentales. Para la autora, los instrumentos sonoros pueden transformar
mentes y cuerpos, afectando los estados mentales tanto como las articulaciones,
tendones, la ergonomia y la interaccién social, pues “la euforia que provoca el tocar
los instrumentos se siente a nivel fisico, emocional y a niveles sociales” (Dawe, 2005,

citado por Bates, 2012, p. 368).

Los instrumentos musicales reciben el nombre de las partes del cuerpo, por lo que
algunos se encuentran antropomorfizados. Partes de instrumentos de cuerdas como
guitarras, arpas, rabeles, reciben nombres como cabeza, pescuezo, garganta, nariz,
hombros, caderas, nalgas, panza, pecho, cintura, costillas, espalda, cara, boca, ceja
y palma. Estas asignaciones otorgadas, “enmarcan al instrumento en otra Iégica
cultural diferente con la manera de relacionarnos con los objetos materiales y las

cosas” (Hernandez, 2020, p.170).

47



Tal es la relevancia del cuerpo para los instrumentos, que incluso muchas técnicas
constructivas se realizan con y a través del cuerpo de sus fabricantes. Las formas de
ejecucion también se encuentran condicionadas por las caracteristicas del cuerpo
humano y del instrumento que se interpreta, ya que las posturas y maneras que
adoptan los musicos dependen de la constitucion morfolégica del instrumento, y
también el intérprete acomoda y reestructura el propio instrumento segun sus
condiciones fisiologicas, para lograr una mejor interpretaciéon. De esta manera, se
puede comprobar el estrecho vinculo entre el cuerpo y el instrumento, donde median

saberes y constructos estéticos, fisicos y psicosociales.

Los sentimientos y emociones que provocan los instrumentos, asi como los efectos
en lo sensorial y psicologico de los sujetos, constituyen elementos inmateriales y
espirituales que matizan y articulan la relacion objeto-sujeto. El sonido que se genera
de los instrumentos musicales influye en los estados emocionales de quienes lo
ejecutan y lo escuchan, asi como pueden “llegar a afectar y transformar

profundamente a las personas” (Bates, 2012, p. 9).

Ademas del poder que ejercen en los ambitos neurofisiolégicos, repercuten en los
rasgos de personalidad de los intérpretes. Ante la duda de la existencia de la relacién
entre la ejecucidon de un determinado instrumento y los rasgos de personalidad, se
han realizado investigaciones y estudios al respecto, puesto que marca las formas de
pensar, sentir y actuar de sus ejecutantes. La personalidad, entendida como los
rasgos y disposiciones relativamente perdurables que a lo largo del tiempo se han
consolidado hasta constituir un patrén que lo distingue de individuos (Sarnoff, 1962),

se relaciona con la eleccion y preferencia de determinados instrumentos.

48



Estos estudios sobre el vinculo personalidad-instrumento, arrojaron como resultados
que existe una asociacion significativa entre el sexo de los sujetos y la eleccion de
ejecutar determinados instrumentos musicales, que los rasgos de la personalidad
influyen en la afinidad hacia algunos instrumentos mas que otros y que hay diferencias
significativas entre los factores de personalidad y las familias instrumentales. En el
caso de los extrovertidos, generalmente eligen los instrumentos de viento y los

introvertidos lo de cuerda (Lemos, 2020).

También las caracteristicas de estos condicionan su seleccidén, por ejemplo, las
mujeres tienden a escoger la flauta por lo dulce de su timbre, mientras que los
hombres seleccionan mayormente la trompeta por su registro sonoro (Lemos, 2020).
Sin dudas, existe una relacién transversal y proporcional entre la personalidad y el
instrumento, ya que esta influye en la seleccion de este, pero el instrumento y sus

caracteristicas condicionan su eleccién por parte de los intérpretes.

Respecto a la relacién sujeto-objeto en el universo musical, la condicidon generadora
del emisor, la ejecucion y morfologia del instrumento determina su resultado sonoro.
De ahi, la importancia de visualizar la informacion concerniente a su simbolismo
implicito, la colocacion respecto al ejecutante, la posicion, la influencia de la acustica
del instrumento con los receptores y las caracteristicas propias del mismo (Contreras
y Barboza, citado en Rodriguez, 2011). La constitucién material, las connotaciones
simbdlicas y el sujeto que ejecuta el instrumento constituyen tres aspectos de la
clasificacion organoldgica (Rodriguez, 2011), que van mas alla de esta disciplina,

pues precisan de analisis antropoldgicos y de descripciones etnograficas.

En su obra ¢ Qué tan musical es el hombre? (2003), el etnomusicélogo y antropélogo

inglés John Blacking considera que la musica es el producto del comportamiento de

49



los grupos humanos y que es sonido humanamente organizado, otorgandole especial
relevancia al rol del hombre en cualquier fendomeno musical existente. De esta
manera, el autor les confiere mayor importancia a las actividades del hombre hacedor
de la musica que a los particulares logros musicales de éste, pues resalta el papel del
hombre en la sociedad y la cultura como eje principal, por encima de los constructos

musicales que crea en si.

El etnomusicélogo Alan Merriam (1964) propone tres campos para el estudio de la
Etnomusicologia los cuales pueden homologarse al de la Etnorganologia. La
conceptualizacion del instrumento musical; el comportamiento fisico, verbal y social,
asi como el sonido musical como producto del comportamiento que lo produce,
devienen los tres pilares para estudiar los instrumentos musicales desde una mirada
multidisciplinaria. Como advierte Merriam (1964), estos campos estan relacionados,
pues sin los conceptos acerca de la musica el comportamiento sobre ella no puede

ocurrir y a su vez el sonido musical no puede ser producido.

De esta manera, el ethomusicélogo establece una relacion de interdependencia entre
el fendmeno musical y la accion del hombre, ya que una no puede producirse sin la
otra. Igualmente, sin la existencia de los instrumentos no pueden darse las acciones
que se realizan con y en ellos, y sin la actividad del sujeto no es posible la produccion

que se genera a través de los instrumentos.

Los objetivos de la Etnomusicologia que establece Merriam (1964), permiten
determinar las bases y propositos de la Etnorganologia, disciplina que deviene rama
de la primera. Asi, proporcionar un soporte técnico para el estudio de los instrumentos
musicales como comportamiento humano, clarificar los tipos de procesos que derivan

de factores antropoldgicos y musicologicos y mejorar el conocimiento de ambas

50



disciplinas (Musicologia y Antropologia) bajo la perspectiva comun de los estudios

comportamentales, pueden considerarse objetivos especificos de la Etnorganologia.

Luego de esta revision tedrica, es necesario definir lo que es la Etnorganologia, para
establecer una conceptualizacion que oriente las bases epistemoldgicas abordadas.
Investigadores del proyecto de la Red de Museos de Etnologia de Catalufia (2023),
entienden la Etnorganologia como las relaciones de los instrumentos con las personas
y las diferentes actividades humanas. Segun Pablo Suarez (comunicacion personal,
20 de octubre de 2023), es una mirada pluridisciplinar para el estudio de los
instrumentos musicales y artefactos sonoros al interior de una practica sonoro-musical
en la cultura, donde se integran saberes historicos, sociales y culturales con

perspectivas organolégicas y etnograficas.

Para el antropélogo Gilberto Jasso, es el estudio de los instrumentos de los grupos
humanos en el tiempo y sus cambios (comunicacion personal, 12 de febrero de 2024).
Tomando en cuenta los criterios anteriores y las posturas ontolégicas abordadas, es
posible afirmar que, para la presente investigacién, la Etnorganologia es el estudio de
los instrumentos musicales y de los sujetos involucrados en su interpretacion,
fabricacion y gestion, desde un perspectiva procesual, histérica y sociocultural y

desde una dimension multidisciplinaria.

El concepto de instrumento como objeto social, su relacion con las actividades
humanas en su contexto y su relacion con los sujetos, devienen los tres rubros o
constructos epistémicos que orientaran los fundamentos metodolégicos de la

Etnorganologia. A continuacion, se presenta una estructura para su estudio y analisis:

1) Instrumento como objeto social

51



Ante la presentacion de un instrumento musical, la primera accion a realizar es
identificarlo para establecer una terminologia del mismo; esto permitira describirlo y
clasificarlo. Estas acciones dependeran de una investigacién sobre los origenes del
instrumento, donde se debera trazar su historia en el tiempo y espacio donde se
desarrolla. Seguidamente, se hara necesario definir otros aspectos técnicos como las
afinaciones de cada uno, juntamente con sus respectivos analisis acusticos, que
permitiran establecer cuestiones técnicas de los mismos. También es vital describir
los materiales utilizados para fabricarlos y las técnicas constructivas, pues son

herramientas que posibilitan su creacién.

Toda la informacion material que puede brindar el instrumento es fruto y resultado de
su condicion social, por lo que documentar cada proceso histérico en el cual haya
participado reflejara intercambios vy filiaciones culturales en sus respectivas regiones
y sociedades. Asimismo, el papel del instrumento en los procesos de apropiacion y
resignificacion, constituye testigo de eventos de transculturacion y aculturacion de los

cuales ha sido parte y en los cuales ha estado involucrado.

Los ensambles y conjuntos musicales donde participa cada instrumento, revelan
cuestiones técnicas-sonoras de los mismos y también rasgos socioculturales. Es por
esto que es sumamente importante llevar a cabo un analisis de las razones por las
cuales se combinan dichas agrupaciones con determinados instrumentos y los
motivos por los cuales se crean los formatos instrumentales, no solamente desde el
punto de vista musicoldgico, sino también desde un enfoque socioldgico. De igual
modo, los géneros y estilos generados por cada instrumento musical o combinacion
instrumental deben ser localizados e identificados para establecer taxonomias

genéricas.

52



2) Su relacién con las actividades humanas en su contexto

Las influencias externas determinan las diferentes actividades que circundan a las
practicas del instrumento musical. Estas influencias ambientales, geograficas,
tecnoldgicas e ideoldgicas condicionan las acciones artisticas y culturales que se
realizan con y sobre los medios sonoros. El registro de dichos aspectos en cada una
de estas acciones, posibilitara la comprension de estos fendmenos y permitira
establecer comparaciones entre estas, en aras de profundizar en las causas que
influyen en cada area donde los instrumentos musicales estan involucrados. De igual
modo, sera necesario comparar los géneros musicales que protagonizan los
instrumentos musicales, con el objetivo de conocer y sistematizar sus similitudes y

diferencias.

A través del tiempo, los fendbmenos musicales protagonizados por los instrumentos
atraviesan modificaciones por diversos motivos. De ahi, la pertinencia de documentar
no solo el instrumental, sino también aspectos relacionados con los procesos de
cambio de las tradiciones musicales, puesto que permitira registrar dichas

transformaciones organoldgicas y musicolégicas.

La distribucion geografica en la que se encuentra cada instrumento debe ser descrita
para obtener una caracterizacion de la region que incluya su configuracion y
toponimia, demografia, condiciones climaticas, vegetacion, flora y fauna. También es
importante realizar una caracterizacion cultural que refleje la lengua, la religion, el
arte, la culinaria y las tradiciones de dicho territorio. Conocer estos aspectos permitira
obtener los conocimientos sobre el medio y las condiciones en las cuales se

desarrollan los diferentes instrumentos musicales.

53



Para el estudio de cada medio sonoro, es fundamental definir los usos y funciones de
cada uno en sus respectivos contextos sociomusicales. Para ello, se sugiere disefar
una tabla digital u organigrama donde se afiadan estas categorias, que permitiran un
analisis mas profundo sobre estos aspectos. De igual forma, los significados y las
connotaciones simbdlicas de los instrumentos, percibidos por sus ejecutantes,
constructores y la sociedad en general, deben incorporarse a este conglomerado
ontoldgico puesto que los simbolismos y significados que encierran los instrumentos

musicales son necesarios para su percepcion e identidad.

3) Su relacién con los sujetos

Registrar los datos de los sujetos involucrados en el desarrollo de los instrumentos
musicales, asi como todos los aspectos que describan dicho vinculo, permitira
obtener los conocimientos etnograficos necesarios para los estudios
etnorganolégicos. Primeramente, se estableceran las siguientes categorias para la

sistematizacion de informacion:

a) Construccion:

. Causas que determinan la creacion de instrumentos musicales

. Razones por las cuales seleccionan determinados materiales

. Motivos por los cuales deciden nombrar a las partes de los instrumentos de esas

maneras

. Razones por las cuales utilizan determinadas técnicas constructivas

. Cosmovisiones sobre la construccion de instrumentos musicales

b) Ejecucion:

54



. Motivaciones para interpretar determinados instrumentos musicales

. Fortalezas y debilidades técnicas de los ejecutantes

. Formas de ejecuciéon y razones por las cuales se llevan a cabo de maneras especificas

. Procesos emocionales por los cuales atraviesan los intérpretes

. Rasgos peculiares y distintivos de ejecucion

c) Composicion:

Razones por las cuales se eligen determinados instrumentos para ciertas

composiciones musicales

. Estilos, géneros y formas musicales creados para instrumentos especificos

. Motivaciones para componer

De los constructores, intérpretes y compositores se obtendran los siguientes datos:

- Nombre

- Edad

-  Género

- Fecha de nacimiento

Formacién académica o lirica

En cuanto a la relacion sujeto-objeto se debe registrar los siguientes aspectos:

e Procesos de transmision

e Concepciones estéticas sobre el instrumento

55



e Sentimientos y emociones que genera el instrumento

e Consecuencias que provoca el estudio de los instrumentos para

la mente humana

e Ergonomia (caracteristicas fisicas del sujeto y del objeto)

Muchos instrumentos musicales se utilizan en mas de un género o estilo musical, por
lo que es el resultado de ese vinculo entre el objeto y su creador. En cada una de
estas formas musicales, el instrumento sonoro desempefa determinados roles por lo
que establecer una comparacion entre estos, permitira decodificar los elementos que
caracterizan los aspectos musicoldgicos y etnograficos de la relacidon instrumento-

geénero musical.

Todos estos constructos epistémicos que conforman la Etnorganologia, deben
compilarse a través de los documentos, que devienen testimonios de la actividad
humana fijada en un soporte perdurable. En el documento musical iconografico (que
incluye representacién grafica de escenas musicales), se plasmaran diversas
acciones y actos que reflejen la relacion entre los instrumentos y los sujetos, asi como
también imagenes de los instrumentos musicales en si. A través de los documentos
relativos a la gestion de la actividad musical se representaran los rubros
etnorganoldgicos en correspondencias, actas, inventarios, nédminas y libros. En los
documentos relativos a la difusion de la actividad musical, se reflejaran todos los
eventos que tengan por finalidad el difundir a los instrumentos musicales como objetos
sociales, sus distintas actividades en determinados contextos y su interaccion con los

sujetos.

56



Sentadas las bases de esta propuesta tedrica-metodologica, se hace necesario
aplicarla. Para ello se seleccionara un instrumento musical de cuerdas pulsadas de

México, la quinta huapanguera.

57



CAPITULO 2: La quinta huapanguera vista desde la Etnorganologia

En este capitulo se pretende realizar un analisis de la quinta huapanguera aplicando
la propuesta teodrica-metodologica de la Etnorganologia expuesta en el capitulo 1.
Para ello sera necesario describir las regiones donde se utiliza este instrumento
musical, atendiendo a los criterios culturales de la lengua, la religién, el arte, la
gastronomia y las tradiciones. Posteriormente se llevara a cabo un analisis de la
quinta huapanguera desde perspectivas musicoldgicas, donde se centrara la atencion
en sus caracteristicas desde el punto de vista organologico. Finalmente se tomaran
en cuenta los aspectos etnograficos que circundan a la quinta huapanguera, donde
los sujetos involucrados en su interpretacion, construccion y gestion constituyen el

principal renglon de analisis.

2.1 Caracterizacion cultural de la Huasteca Potosina, la Zona Media de San Luis

Potosi y la Sierra Gorda

La quinta huapanguera es un instrumento musical de cuerdas pulsadas tipico de
México, especificamente de la region Huasteca, que comprende el norte de Veracruz,
el sur de Tamaulipas, el sureste de San Luis Potosi, el norte del Puebla, el este de
Hidalgo y, en mucha menor medida, comprende algunas zonas de los estados de
Querétaro y de Guanajuato. También se utiliza en la Zona Media de San Luis Potosi,
que incluye los municipios de Alaquines, Cardenas, Cerritos, Ciudad del Maiz, Ciudad
Fernandez, Lagunillas, Rayon, Rioverde, San Ciro de Acosta, San Nicolas Tolentino,
Santa Catarina y Villa Juarez. De igual manera, se encuentra presente en la region
de la Sierra Gorda, perteneciente al estado de Querétaro y pequefas regiones en los

estados de Hidalgo, San Luis Potosi y Guanajuato.

58



La caracterizacion geografica y cultural son premisas esenciales para llevar a cabo
descripciones etnograficas, por lo que también deviene componente de la
metodologia propuesta en la Etnorganologia. Para la descripcién de los rasgos
culturales de cada region donde se utiliza la quinta huapanguera, se seleccionara la
lengua, la religion, las actividades socioecondmicas, las tradiciones, la gastronomia y
las manifestaciones artisticas predominantes. Cada estado que integra la Huasteca
posee distintas caracteristicas tanto geograficas, como climaticas, sociales,
culturales, linguisticas, por lo que “se puede hablar de una gran variedad de
tradiciones realizadas como fiestas patronales, musica, comida, etcétera, todas ellas

realizadas en contextos diferentes” (Barrera, 2015, p.67).

La Huasteca Potosina se ubica al oriente del estado de San Luis Potosi, a unos 242
kildmetros de la capital. Esta regidén colinda al norte con el estado de Tamaulipas, al
sur con Hidalgo y Querétaro, al este con el estado de Veracruz y al oeste con la Sierra
Madre Oriental (Anexo 1). Afirma Gallardo (2004) en Huastecos de San Luis Potosi,
que en este territorio conviven las etnias teenek, nahuas, pames y también mestizos.
Los teenek habitan principalmente en los municipios de Aquismén, Tanlajas,
Tampacan, Ciudad Valles, Huehuetlan, San Antonio y Tancanhuitz de Santos. Los
nahuas, por su parte, se encuentran asentados fundamentalmente en los municipios
de Tamazunchale, Axtla de Terrazas, Xilitla, San Martin Chalchicuautla y Coxcatlan, y
los pames en el municipio de Tamasopo. Estos grupos estuvieron distribuidos
mayoritariamente en pueblos, misiones, haciendas, ranchos, estancias y barrios

(Martinez y Leiva, 2022).

Las condiciones naturales comprenden una topografia irregular con elevaciones
montafiosas y zonas bajas, los climas van desde uno semicalido con lluvias todo el

afo a calido con lluvias en verano. Complementando, “En cuanto a la vegetacion y

59



uso de suelo, se presentan areas boscosas (sobre todo hacia las elevaciones), con
selvas altas y medianas perennifolias, asi como pastizales naturales, otras porciones
de pastizales cultivados y agricultura de temporal con terrenos especificos de

agricultura de riego” (Bonillay Gémez, 2013, p.117).

La riqueza cultural de la Huasteca Potosina se expresa en una diversidad de
expresiones que evidencian los valores materiales e inmateriales de esta region. El
Sistema de Informacion Cultural del Gobierno de México (2020), establece que el
idioma huasteco o tének es una lengua mayense que se habla en la zona
mencionada, ademas del nahuatl, la lengua pame y el castellano. En su estudio de la
region, Urquijo (2008) senala que: “Desde mediados del siglo XX, religiones alternas
al catolicismo popular practicado por los teenek se han hecho presentes en la
Huasteca Potosina. Entre las iglesias mas sobresalientes estan los grupos
evangelicos de diversas variantes, particularmente la Luz del Mundo vy los testigos de

Jehova” (p.96).

En Huastecos de San Luis Potosi: pueblos indigenas del México Contemporaneo,
Gallardo (2004) describe las cosmovisiones religiosas que histéricamente han
caracterizado a los habitantes autéctonos de esta zona: “Se cree que todo lo que esta
sobre la tierra tiene un espiritu y que la tierra es un organismo vivo que respira y tiene
capacidad de sentir” (p.10), por lo que se le otorga especial significacion a la tierra 'y
todo lo que representa. Las concepciones sobre sus creencias marcan y definen
generalmente sus tradiciones y expresiones, ya que devienen reflejo de dichas
construcciones ideoldgicas. El Xantolo, fiesta en honor a los muertos en la que se
cree que las animas entran en comunién con sus familiares, constituye una de las

practicas mas antiguas de la Huasteca (Jurado, como se cité en Hernandez, 2016).

60



Esta celebracion es descrita por la antropologa mexicana Patricia Gallardo Arias

(2004):

Se trata de un rito colectivo que consiste en una misa, y también hay
intercambio de comida, danzas y musica. Se prenden velas y se sahuman
con copal las tumbas y los alimentos: tamales, adobos, tortillas, chocolate,
café, aguardiente y refrescos. La fiesta termina en los cementerios; una vez
limpias, sobre las tumbas se colocan arcos floridos, después de lo cual se
les ofrecen a los fallecidos los deliciosos platillos, las danzas y la musica
huasteca(pp.11-12).

Segun Pérez y Ruvalcaba (2003), en la compilacién jViva la Huasteca! Jovenes
miradas sobre la region, de acuerdo con la terminologia indigena, existe una
subdivision de los géneros narrativos que conforman la tradicion oral nahua: los mitos
y leyendas son clasificados como historias o tlen uajkajki panok (lo que pasoé antes) y
los demas textos como cuentos o tlajpoualisti (palabras para conversar o algo que
cuentan los labios). Los temas de estos textos son el origen del mundo, las plantas,
los animales, amenazas a la supervivencia de las comunidades y anécdotas de la

vida real:

Estas historias se transmiten en el seno familiar, donde un narrador
comienza a relatar los sucesos a peticion de un miembro de la familia o de
un visitante... las demas personas presentes escuchan la narracion, agregan
detalles o comentarios, critican al narrador, preguntan por un dato especifico
o expresan su conformidad y acuerdo con el narrador y de esa forma lo
estimulan a continuar con su versién. Nuevamente se crea y recrea la historia
entre los diferentes miembros de la familia (p.149).

La tierra constituye la base de sustento de los campesinos y el factor necesario para
la actividad agricola, por lo que esta cargada de toda clase de significados simbdlicos.
Por estas razones, se realizan rituales relacionados con la siembra, que se entrelazan
con los simbolos de fecundidad, ya que la tierra se identifica con una mujer. Sobre

esta practica cultural, sefiala Avila y Plata (2016): “Un elemento necesario de cada

61



ofrenda es una cruz de madera adornada con flores, una o dos velas o veladoras
colocadas en el centro de la milpa. Alla se hace un hoyo que simboliza el centro de la
tierra, donde se echa aguardiente y tabaco, y se entierra un tlapatlaxtle (tamal

grande), un tamal o al menos un huevo cocido” (p.215).

Ademas de estas ceremonias se encuentran los ritos agrarios, los ritos curativos y de
la buena suerte; asi como los rituales de bendicion de una casa nueva que practican
regularmente los actuales habitantes indigenas de esta region. Para sus habitantes,
mediante estas ceremonias y ritos se mantiene el equilibrio del mundo y les brindan
la posibilidad de ofrendar el gran respeto que se profesa a los entes divinos.
Asimismo, estas costumbres forman parte integral de la ecologia sagrada, pues
contribuyen a la transmision del conocimiento local del ambito natural-cultural

(Hernandez, como se cité en Avila y Plata, 2016).

Los productos de la tierra y su elaboracion, los alimentos y el proceso de comer, asi
como los conocimientos que, usados para ello, “constituyen un acto de comunicacion
en el cual los humanos utilizan ciertos codigos culturales” (Piotrowska, como se citd
en Avila y Plata, 2016, p.207). Uno de los elementos mas importantes en la vida
cotidiana y ceremonial de las comunidades es el maiz, pues juega el papel principal
en el proceso de preparar los alimentos. Quevedo, Cervantes, Noriero y Zepeda

(2017), describen el proceso de elaboracion:

La semilla criolla de maiz es selecta por el tamafio, color y aspecto de
sanidad del elote, es decir, los maices “mas bonitos” -aseguran los
informantes- se utilizan para semilla, seleccionan los granos del centro ya
que los de los extremos poseen menor tamano; la semilla se “cura”
mediante un proceso de secado al sol y se almacena al humo para evitar
que sea infectada de insectos; el resto de la cosecha se destina al consumo
humano en platillos tipicos (pp.8-9).

62



Esos platillos tipicos cuya base de alimentacion es el maiz son las tortillas, tamales,

zacahuil, bolimes, bocoles, entre otros. Sobre estas comidas explica Gallardo (2004):

Los bocoles son una especie de gorditas de masa, rellenos de frijoles, queso
o carne; los tamales envueltos en hoja de platano se hacen de masa con chile
y carne; los llamados bolimes, especie de tamal grande, se consumen, de
preferencia, durante las ceremonias y rituales. Con las tortillas, entre otras
cosas, se hacen las enchiladas, rellenas de frijol, huevo o mas chile. Los
tamales se envuelven en tres tipos de hojas: de maiz, platano y papatla.
Mencion especial merece el zacahuil, tamal que se cocina en un horno grande;
se hace con masa de maiz y la mezcla de varios chiles, y se rellena con cerdo,
res o pollo; este tamal, que mide alrededor de 40 centimetros de largo, se
envuelve en hojas de platano o de Papantla, se enrolla en tela a manera de
bulto y se hornea. Un zacahuil es suficiente para alimentar a mas de 30
personas, y se consume solo en las reuniones sociales, por motivos festivos
o en los dias de mercado. Se bebe café, agua de frutas y atoles. Para el
consumo de carne, en las casas teenek se crian gallinas y cerdos, que, con
frecuencia, se destinan a la venta. A los animales se les alimenta con las
sobras de la comida y con granos de maiz. Las personas que pueden
consumen carne o huevos en los dias de fiesta, cumpleanos o celebraciones
tradicionales, y si la produccion es grande, pueden hacerlo una vez a la
semana (pp.14-16).

Ademas del maiz, se cultiva el frijol, el café, citricos y cana de azucar. En los ultimos
afnos se ha incrementado el consumo de productos industriales, azucar refinada,
refrescos, galletas y carne. Definitivamente, sus riquezas naturales y su variedad
culinaria son testimonio de un antiquisimo legado de conocimientos. Asimismo, la
Huasteca Potosina alberga un cumulo de expresiones artisticas que simbolizan el

devenir historico y sociocultural de esta region.

La alfareria, realizada principalmente por mujeres, responde a condicionantes que
tienen su origen en modos de vida muy antiguos, por lo que constituye un puente
entre las tradiciones ancestrales y las necesidades de vida actuales. Ademas de su
uso cotidiano, juega un papel importante en la celebracién del Xantolo y de la Semana

Santa. Para esta actividad utilizan en primer lugar materias primas de origen mineral

63



y vegetal, de origen animal en segundo y en tercer lugar los productos
industrializados, ya sea como materia prima del producto, como instrumentos de
trabajo o como combustibles. Los productos minerales y vegetales como la arcilla, las
arenas de distintas tonalidades y la lefa para la coccion, por proceder del entorno
natural inmediato, son los mas empleados, lo que ademas significa un menor costo

de produccién.

La alfareria destinada a usos ceremoniales se pinta con pintura de aceite comercial,
“...asi, podemos observar copaleros, candeleros zoomorfos de las mas variadas y
graciosas figuras, floreros, sahumerios, silbatos, juguetes, y otros objetos, pintados
con tintes al aceite en colores azul, rojo, verde, amarillo o negro” (Vergara, 2009, p.8).

Ademas de la alfareria, sus pobladores desarrollan la talabarteria, carpinteria y

ebanisteria; destacandose los productos de vela, cesteria y coronas de flores de

papel.

La danza tiene un especial significado para esta region, pues “influye en la percepcion
y aprehension del mundo, en su estructuracion y continua reestructuracién, y es una
de las practicas culturales que revelan la concepcidén que un grupo social tiene acerca
de diversos conceptos de su vida, del entorno, del tiempo, del espacio” (Limén, como
se citd en Plata y Avila, 2016, p.465). La danza ritual de los voladores es una
manifestacion ancestral realizada en México no solo por totonacos y tepehuas del
estado de Veracruz, sino también por nahuas de Hidalgo, de Puebla y teenek de la

Huasteca Potosina.

Es en el municipio de Tancanhuitz donde se encuentra en la actualidad el centro
ceremonial de los voladores, acto que se divide en cuatro partes primordiales. En la

primera se observa a los danzantes salir al monte en busca del arbol al que llaman

64



palo volantin o palo del volador, que servira de mastil por el cual ascenderan hasta la
cuspide de trece o mas metros de altura. La segunda parte del ritual se lleva a cabo
en el centro ceremonial a donde ha sido llevado el tronco. Ahi uno de los voladores
realiza marcas circulares con aguardientes sobre la tierra, delimitando el espacio que
ha de perforarse para erigir el palo, el cual yace recostado sobre el piso para facilitar
el amarrado de la cuerda que hara de escalera; una vez levantado, en la punta
colocan un artefacto llamado manzana o chomol, que es el mecanismo que permite

hacer girar las cuerdas cuando se inicia el vuelo.

La tercera etapa de la ceremonia es cuando los voladores aparecen ataviados con un
gorro rojo de forma conica hecho de plumas, y en las manos sostienen un atado de
plumas de aguila como una suerte de extensiones para simular las alas. En esta etapa
del ritual hay otras danzas que tienen lugar sobre la tierra; por ejemplo, la danza
colorada en la que participan hombres y mujeres formando dos circulos concéntricos.
La cuarta y ultima etapa es indicada por el cocimiento del tamal, en la cual los
danzantes regresan y bailan alrededor del monticulo antes de desenterrarlo; la
comida ritual es llevada a la cueva sagrada donde continuan las ofrendas que se
hacen a los danzantes. El ritual de los voladores representa la renovacién permanente

del cosmos ante su propio desgaste (Rocha, como se cité en Plata y Avila, 2016).

La danza de Xochitinej enuncia mediante su actuacion simbdlica una manifestacion
que adscribe culturalmente a la comunidad entera y refuerza ideales histéricos y
sociales en cada presentacion. Cojolapa, comunidad rural del municipio de
Tamazunchale, es uno de los espacios donde se realiza esta danza, conformada por
tres personajes: el Cuatiltic, que es el capitan de la agrupacion; el danzante Malintzin;
y los demas integrantes, que son los danzantes xochitinej (Limén, como se cité en
Plata y Avila, 2016).

65



A esta danza la compone un aproximado de sesenta piezas musicales, que danzantes
y musicos interpretan a lo largo de doce horas de participacion continua, del
anochecer al amanecer, donde siguen un patron de presentacion que tiene que ver
con el antes y después de la medianoche, y con la complejidad en las evoluciones de
los planos coreograficos. En Nuevas coordenadas del territorio huasteco desde la

historia, la arqueologia, el arte y los rituales, se describe su conformacion:

La organizacion del grupo responde a un ya bien cimentado esquema
jerarquico, donde hay un representante que se encarga de las relaciones
sociales, atencién a las invitaciones y guia del conjunto; un maestro, que
tiene como responsabilidad la ensefianza de la danza a nuevos miembros;
ademas de estar al tanto de aspectos como el cuidado de los trajes, la
comunicacion con los musicos y la preservacion de la narrativa oral que
sustenta a la manifestacion; dos lideres delanteros, que son los danzantes
con mas experiencia y a los cuales los demas siguen al momento de las
participaciones; y un lider de musica, que mantiene informados a sus
compainieros de las actividades y necesidades de la agrupacién(Limén, como
se cité en Plata y Alvarez, 2016, p.472).

Danzar Xochitinej es un acto simbdlico de reflexividad social, una necesidad
existencial que registra el paso del ser humano en este mundo, donde contribuyen al
equilibrio dinamico del cosmos, y subliman el cuerpo como centro del universo. De
manera general, sus mitos y danzas devienen mecanismos de escenificacién del
saber local y ejemplos de la no separacion entre la naturaleza, la sociedad y lo

sagrado (Plata y Alvarez, 2016).

La musica es sin dudas una manifestacion preponderante en la Huasteca Potosina,

con una riqueza de estilos sonoros y cuna de oficios relacionados con la construccion

66



de instrumentos musicales. El huapango o son huasteco es el género que caracteriza
y distingue a la region, aunque existe un gran consumo de musica de rock, nortefa,
ranchera, jalisciense, mariachi, corridos, pop, disco, grupera, jarocha, salsa, trova,

bolero, cumbias (Bolafios, 2015).

El oficio de la construccion y reparaciéon de instrumentos musicales, conocido como
lauderia, es una practica muy arraigada en la regidn, especificamente en la
comunidad de Texquitote, en el municipio de Matlapa. Catalogada como tradicion
laudera huasteca, en la actualidad sigue viva y en movimiento, transmitiéndose entre
los miembros de la comunidad, conforme a sus propios cédigos culturales. Los
instrumentos musicales utilizados en el huapango (musica de fiesta) como la quinta
huapanguera, la jarana y el violin; y los utilizados en la musica de la costumbre (de
caracter ritual) como arpas, rabeles y cartonales, son elaborados en comunidades
como la mencionada. También se fabrican guitarras sextas, requintos, guitarrones y

tololoches (Hernandez, 2016).

Los procesos constructivos, las técnicas utilizadas, las concepciones estéticas y
éticas sobre los instrumentos, asi como todo el conglomerado simbdlico y espiritual
inherente a su creacion, devienen elementos destacados dentro del amplio crisol

cultural de la Huasteca Potosina.

La Zona Media de San Luis Potosi colinda al Norte con el estado de Tamaulipas, y al
Sur con Querétaro, al Este con la Huasteca Potosina, y al Oeste con la Region Centro
de San Luis mientras que, hacia el rumbo del noroeste, limita con el Altiplano Potosino
(Anexo 2). Segun la Secretaria General de Gobierno de San Luis Potosi (2022), la
Zona Media se ubica en un terreno muy accidentado ya que se encuentra entre dos

sierras de gran tamano, y ante pequefos sistemas montafiosos de tan sélo unos

67



kilometros de largo. La altura de esta regién puede oscilar entre los 840 msnm en
zonas como se observa en el valle del Rio Verde, hasta poco mas de 1,600 msnm en
partes serranas de los municipios de Alaquines, Cardenas y Ciudad del Maiz. Al

respecto,Monroy sefala, (citada en Parra, 2007, p.16):

las llanuras de la Cuenca del Rioverde en la Region Media de San Luis Potosi,
estan delimitadas por numerosas serranias: al oeste por la Sierra de Alvarez y la
Sierra de Huaxcama, al noroeste por las estribaciones de la Sierra de
Guadalcazar, al norte por el Cerro Veteado, al este por las estribaciones de la
Sierra Madre Oriental, al sureste, sur y suroeste por las derivaciones de la Sierra
Gorda con sus nombres locales como Sierra de las Lagrimas, Cerro del Conche,
Sierra del Jabali, de San Diego y Cieneguillas.

El clima de esta porcion del estado potosino predominante es seco estepario
y templado lluvioso, con una temperatura promedio de 19,58° al afo, pudiendo
alcanzar temperaturas de 50° en verano y en contraparte pudiendo caer por debajo de
los 0° en algunas zonas. Los tipos de flora existentes son los de mezquital
extradesértico, el matorral submontano, encinar y pinar. La fauna de esta zona se
compone de la codorniz, guajolote silvestre, tlacuache, comadreja, tlalcoyote, gato

montés y venado cola blanca (Parra, 2007).

En el plano de la diversidad linguistica, la lengua pame o xi’'ui se habla en varias
localidades de esta region, ademas del castellano. Es importante reiterar que no hay
s6lo un idioma pame, sino al menos dos: pame del norte y pame del sur; este ultimo
aparentemente ha desaparecido a pesar de que a principios del siglo XX se hablaba
también en el estado de Hidalgo. EI pame del norte, que es el que se habla
actualmente en toda la region xi'ui, y el cual se divide en dos variantes: el de las areas
de Ciudad del Maiz, Alaquines y La Palma, y el del area de Santa Maria Acapulco. La
religion predominante es la catélica y en segundo término la protestante (Coordinacién
Estatal para el Fortalecimiento Institucional de los Municipios, 2009).

68



Derivado de sus recursos naturales, las actividades agropecuarias son el sustento de
la gran mayoria de la poblacion, centradas en la agricultura de riego y de temporal,
asi como la ganaderia de bovinos productores de carne. Los cinco principales cultivos
ciclicos, con base en su valor comercial, son: elote, tomate rojo, chile verde, maiz y
frijol, todos ellos generados en areas de riego. En algunos centros de poblacion se
ubican industrias de la rama alimenticia como embotelladoras de agua y hielo para
consumo humano, fabricacion de botanas de maiz y de bebidas gaseosas. Otras
ramas industriales estan orientadas a la fabricacion de botas de piel, envases de
plastico y distribucion de articulos automotrices. (Secretaria General de Gobierno de

San Luis Potosi, 2022).

En cuanto a la gastronomia, son numerosos los platillos que se consumen e incluyen
diversos alimentos. Los mas representativos son la birria, el asado de boda, la cecina,
el chorizo, el guiso borracho, los tamales y el mole rojo. En cuanto a los alimentos
dulces, se encuentran las chancaquillas hechas a base de pepita de calabaza, nuez,

cacahuate y piloncillo (Secretaria General de Gobierno de San Luis Potosi, 2022).

Esta regién es poseedora de varias manifestaciones y expresiones culturales y
artisticas que marcan un sello distintivo en la misma. Hace algunos afos, por iniciativa
de los Consejos Ciudadanos de Cultura de los municipios de esa region, se realiza
un festival cuyo objetivo es resaltar las costumbres, tradiciones y el folclor propio de
esa geografia, asi como contar con un espacio para la recreacion de todas las
corrientes artisticas y culturales. En los 12 municipios de esta porcion geografica, se
llevan a cabo espectaculos de musica, danza, teatro, cine, conferencias, talleres,
exposiciones y muestras culturales y gastronémicas dentro de las mas recientes
ediciones, en las que han participado figuras reconocidas en los ambitos locales,
nacionales e internacionales (La Jornada de San Luis, 2015).

69



La produccién de artesanias en la region esta constituida por articulos como cestos
de carrizo, morrales, muebles de huacalillo con palma, bisuteria en palma, macetas
de piedra de rio y artesanias en madera de mezquite, elaboradas por artesanos, que
heredaron habilidades ancestrales y aprovechan los materiales de la zona. Con estos

materiales, el Instituto Nacional de los Pueblos Indigenas (2017) asevera que:

las mujeres hacen chiquihuites, petates y venteadores; piezas de alfareria
como comales, cantaros y otros enseres de cocina”. Los hombres elaboran
canastos y colotes de carrizo, ademas de fabricar en madera una serie de
implementos necesarios para las labores agricolas y el menaje doméstico;
de este mismo material también fabrican mascaras. La produccién
artesanal se dedica tanto al autoconsumo como al mercado (parr.16-17)

En el mes de noviembre se realizan fiestas populares y patronales en honor de Santa
Catarina, las cuales consisten en peregrinaciones, entradas de cera, danzas,
verbenas. Otra tradicidn es la celebracion del aniversario de fundacion de la cabecera
municipal de Rio Verde, la cual comprende varias festividades religiosas en un
periodo de tiempo, y en otro tienen lugar fiestas tipicas. Ademas, en estas fechas de
aniversario, se realizan entregas de reconocimientos a rioverdenses distinguidos,
conmemoraciones civicas, develaciones de pinturas centrales en el Salon de Cabildo
y varias actividades musicales (Coordinacion Estatal para el Fortalecimiento

Institucional de los Municipios, 2009).

La musica, es la manifestacion artistica que mas se destaca en la regién, al estar
presente en cada evento cultural. Las décimas, valonas, topadas, bailes y estructuras
musicales que conforman el huapango arribefio, un estilo sonoro que se ha convertido
en una tradicién festiva de sus comunidades portadoras. Segun Perea (2005), en las
rancherias, las celebraciones y rituales de las topadas, las controversias, las
velaciones o musica de camarin “llegan a analogarse en un proceso de

transformaciones multiples que expresa la historia y el sentir colectivos. Son géneros

70



sincréticos, fuertemente enraizados en el mestizaje cultural hispano-
americano”(pp.20-21). El huapango es una expresion cultural de resistencia, porque
ayuda a fortalecer zonas decisivas como la memoria que se cultiva en el terreno del

acontecer, de la cotidianidad (Velazquez, 2004).

La tradicion del huapango arribefio deviene entonces en una expresion donde
confluyen varias practicas culturales que van mas alld de la musica. Esta
manifestacion, no se recrea solamente en la Zona Media de San Luis Potosi, sino que
también es parte del crisol cultural de otra region. Aunque geograficamente son
territorios lejanos, comparten esta tradicion, por lo que funge como puente artistico
entre ambas zonas. Esta region, se ubica en los estados de Guanajuato y Querétaro:

la Sierra Gorda (Anexo 3).
Ugarte (citado en Parra, 2007), asevera que:

La Sierra Gorda esta ubicada en el macizo montafoso que forma parte de la
Sierra Madre Oriental, que se extiende desde el noreste de Guanajuato hasta
el sur de la Cuenca del Rio Verde, en San Luis Potosi. Su nucleo se localiza
en el norte del actual estado de Querétaro y termina hacia el sur en Jacala y
Zimapan, en Hidalgo. Limita al oriente con las tierras bajas de la Huasteca
potosina e hidalguense, y por el occidente hasta los municipios de Cadereyta
y Toliman, en Querétaro (p.29).

Los elementos distintivos del paisaje son tres: los valles profundos, ramificados y con
diseccidon intensa; sierras altas con cumbres formadas por laderas rectas de
naturaleza caliza; sierras altas con rocas igneas en la que se distinguen algunos
conos y laderas de grava. La hidrografia esta representada por el rio Santa Maria,
Bagres o Estorax que después de enriquecerse con aguas de San Luis Potosi, sirve
de limite geografico con el Estado de Querétaro, se le une el rio Manzanares en la

comunidad de las Adjuntas, el rio Xichu y el Victoria después de captar las aguas de

71



los valles profundos también se le unen, para desembocar en el rio Moctezuma, por
lo que este sistema hidrico pertenece a la cuenca del Panuco y a la vertiente del Golfo

de México (Camarillo, 2010).

El nahuatl, el cochimi y el pame son las lenguas indigenas que se hablan en las
distintas zonas que comprenden esta region, siendo el castellano la principal. El
Sistema de Informaciéon Cultural (2020) asevera que la lengua chichimeca jonaz
(pertenece a la familia oto-manguela cuya lengua mas cercana es el pame), se habla
en el noreste de Guanajuato. Segun Mora y Luna (2023), el catolicismo dominante
convive “con los ritos y creencias de origen prehispanico, como la tradicién de los
curanderos, otros ritos sincréticos. Ademas, paulatinamente se han ido incorporando

las iglesias evangélicas...” (p.49).

En el marco de las actividades socioecondmicas, los principales rubros tienen relacion
con la explotacién de minas y canteras, reparacion de vehiculos y enseres. Se
destaca también la extraccién de minerales metaliferos y la venta de combustible para
automotores. Entre los principales cultivos estan: citricos, café, durazno, manzana,
frijol y maiz. En la produccién agropecuaria es tradicional la combinaciéon de dos o
mas actividades como el sembradio en parcelas, la cria de animales y la recoleccion
de especies silvestres como el orégano o la vara, materia prima artesanal, destinada
para consumo familiar principalmente, y a veces, para venta en volUmenes pequenos

(Cruz y Aguilar, 2015).

La gastronomia de esta region esta integrada por alimentos como tamales, mole rojo,
frijoles negros refritos con cebolla, sopes, gorditas de requesén, el Mongui (cueritos
de puerco sancochados), garnachas(tostadas de maiz doradas en aceite o manteca).

Los dulces generalmente estan hechos a base de piloncillo y semillas de girasol o

72



calabaza; destacandose las gorditas dulces realizadas con maiz, pilon y canela. Las
bebidas que se consumen son el refresco de cola, aguas de sabor, café, atole y el

pulque (Cruz y Aguilar, 2015).

En cuanto a las tradiciones, se destacan varias celebraciones y festividades de
diversa indole. Durante la Semana Santa, “se escenifica la Pasion de Cristo, siendo
concurrida en gran numero por gente de a caballo y de a pie; también se realiza una
romeria; ademas del concurso de Mascaras de Robenos que enmarca la judea,
dichas mascaras son realizadas en madera y se presentan el Sabado Santo
premiandose la mejor con el aplauso del pueblo, diploma de la presidencia y una

cantidad en efectivo” (Camairillo, 2010, p.68).

En la festividad de Santo Tomas Apdstol, celebrada los dias 20 y 21 de diciembre de
cada afno, se reunen los feligreses de todo el municipio. Consta de misas, novenarios,
kermesses, quema de castillos, la presentacion de bandas musicales, entre otras
actividades. Todas estas festividades religiosas son acompanadas de procesiones,
danzas y musica autoctona, ademas de las ejecuciones de bandas de viento, bandas
de guerra y los juegos pirotécnicos, siendo caracteristico lanzar cohetes de polvora

durante los recorridos por las principales calles de las localidades.

La actividad artesanal en esta region se canaliza en la fabricacién de “canastas,
colotes, tortilleros y sombreros elaborados con carrizo tallado; metates y molcajetes
trabajados en piedra negra; ademas de morrales, mecates, costales, mantas,
coyundas de ixtle y sudaderos de palma de datil” (Camarillo, 2010, p.117). Durante
los dias festivos los artesanos, aumentan la produccion de sillas de montar, cinturones

y cesteria de carrizo y tule.

73



Existen numerosos proyectos en el estado que promueven y desarrollan la joyeria, el
diseno textil, el mobiliario y el disefio grafico. Tanto en Querétaro como en Guanajuato,
se realizan sistematicamente programas de danza y teatro en espacios publicos, asi
como exposiciones, conferencias, presentaciones de libros. Asimismo, las
instituciones culturales llevan el arte a las zonas mas vulnerables de los municipios a
través de eventos, encuentros colectivos, casas de cultura, bibliotecas publicas y

jornadas culturales (Mc Gregor, 2014).

La regién es poseedora de un valioso patrimonio natural que forma parte de la vida
sociocultural de sus habitantes. Las caracteristicas fisicas, bidticas y
socioeconomicas de este sitio han proporcionado que se haya convertido en objeto
de numerosas representaciones artisticas. Ese sitio es la Reserva de |la Biosfera, de

la cual se puede decir que:

constituye un area clave representativa de la biodiversidad mexicana,
siendo considerada una regién prioritaria para la conservacién. Por su
ubicacion geografica se constituye como la reserva de la biosfera mas
importante en cuanto a la variedad de tipos de vegetacion. Adicionalmente,
es uno de los sitios con macizos boscosos mejor conservados del pais y
contiene uno de los fragmentos de bosque tropical subcaducifolio mas
nortenos del continente (Instituto Nacional de Ecologia, 1999, p.3).

Las acciones por la preservacion de los espacios naturales de la region, las danzas,
los conocimientos sobre el universo, ritos y actos festivos constituyen expresiones
culturales de los territorios que componen la Sierra Gorda. Cada una de estas
manifestaciones adquiere caracteristicas singulares, debido a las especificas

condiciones sociales e historicas que distinguen a estas zonas.

Aunque su origen se ubica en los municipios de Rio Verde y San Ciro de Acosta,
pertenecientes a la Zona Media de San Luis Potosi, el huapango arribeno, por motivos

historicos, sociales, culturales y geograficos se asienta en la regiéon de la Sierra

74



Gorda. Rodriguez (2019) comenta que, en su trashumancia, los arrieros y
comerciantes ‘“cargaban no sélo con mercancia, sino también con décimas e
instrumentos musicales para los momentos de ocio y descanso” (p.34). De esta
manera, esta tradicion se expandié al norte de Querétaro y noreste de Guanajuato,

manteniéndose actualmente.

Todas las manifestaciones culturales de las tres regiones mencionadas, conforman el
patrimonio inmaterial de las mismas. Las artes del espectaculo, las expresiones y
tradiciones orales, rituales, usos sociales, actos festivos, técnicas tradicionales
artesanales y los conocimientos relacionados con la naturaleza y el universo,

devienen simbolos de identidad en estos territorios.

2.2 Descripcion de los municipios del trabajo de campo

Con el propésito de recabar informacion sobre el son huasteco y la quinta
huapanguera, se realizd trabajo de campo en el municipio de Xilitla de la Huasteca
Potosina en los meses de octubre y noviembre de 2023. Las huapangueadas de
domingo que alli se realizan, posibilitaron la confluencia de varios trios huastecos a
los cuales se entrevistd, al constituir este espacio el epicentro de la observacién

participante sobre esta expresion musical.

Xilitla limita con los siguientes municipios: al norte con Aquismon y Huehuetlan, al este
Axtla de Terrazas, Matlapa y Tamazunchale; al sur el estado de Hidalgo, al oeste el
estado de Querétaro. Las principales vias de comunicacion se dirigen a Ciudad Valles,
San Luis Potosi, Tamazunchale y con Jalpan, Querétaro. El poblado de Xilitla se
encuentra asentado en las estribaciones de la Sierra Madre Oriental, alcanzando

alturas de 2800 metros sobre el nivel del mar, al oeste de la zona; los plegamientos

75



orograficos van reduciendo sus alturas paulatinamente conforme se deslizan al este
(Anexo 4). En este municipio no existen zonas de planicie con importancia en

extension. (Instituto Nacional de Estadistica, Geografia e Informatica, 2010).

El clima en Xilitla es templado y menos caliente que en otros municipios de la
Huasteca, esto se debe a que se encuentra localizado en la parte montafosa
por lo que durante todo el afo el clima va cambiando sin llegar a extremos
calientes ni frios. “La agricultura de Xilitla va de la mano con el clima y por lo
tanto el clima a favorecimiento el crecimiento de una gran variedad de plantas
y cultivos. Las localidades de Xilitla tienen distintos climas debido a su
localizacion geografica, esto permite que tengan ciertas particularidades
dentro de sus cultivos, destacandose el maiz, el frijol, habas, nopales y una
gran gama de hortalizas como lechuga, cebolla, zanahoria, papa entre otras”
(Barrera, 2015, p.29).

Para constatar lo consultado en los trabajos investigativos sobre “la mata de los
instrumentos huastecos” en la comunidad de Texquitote del municipio de Matlapa, se
visitd la misma con el proposito de realizar entrevistas a los lauderos del gremio sobre
la quinta huapanguera. Al constituir el epicentro de la construccion de este tipo de
instrumentos, las técnicas y modos de fabricacién utilizados por sus artesanos se han
convertido en una tradicion que ha forjado un paradigma en el panorama de la

lauderia mexicana.

El municipio de Matlapa posee una superficie de 110.30 km2, contando con 75
localidades, de las cuales 60 tienen menos de 500 habitantes. Entre las principales
localidades estan: Matlapa, Tlacohuaque, San José (Barrio de Arriba), Colonia Villa
Lolita, Atlamaxatl, La Tinaja, Tezonquilillo, Tepetzintla, Chalchocoyo, Cuaxilotitla,
(Atlamaxatl), Texquitote I, La Providencia, Barrio de en Medio y Texquitote I. La
cabecera municipal tiene las siguientes coordenadas: 98°50’ de longitud oeste y

21°20’ de latitud norte, con una altura de 120 metros sobre el nivel del mar[...] Cuenta

76



con un clima semi calido humedo, con abundantes lluvias en verano. Su temperatura

media anual es de 24.8°C y la precipitacion pluvial es de 2,330.7 mm (Jasso, 2017).

De acuerdo con el INEGI, en Texquitote | y Il hay alrededor de dos mil cuatrocientos
habitantes hablantes del nahuatl. En conjunto, la comunidad alberga a cerca de 40
constructores que mantienen a sus familias. Cada familia integra de 4 a 10 personas.
Asi la lauderia representa el 20% de la actividad econémica de toda la comunidad

(Guerrero, 2012).

El municipio de San Ciro de Acosta, perteneciente a la Zona Media de San Luis Potosi,
es considerado por los huapangueros e investigadores la cuna del huapango arribefo,
aunque algunos alegan que su origen se encuentra en el aledafio municipio de Rio
Verde. Tal es asi, ya que en el afio 2023 se erigid un monumento de cuatro musicos
que tipifican un conjunto arribefio en San Ciro de Acosta, en aras de legitimar su
génesis en esta localidad. En el marco del lll Festival de Huapango Arribefio, realizado
en el municipio mencionado del 13 al 20 de julio del 2024, se llevd a cabo el trabajo
de campo, por ser el espacio propicio para la confluencia de trovadores y conjuntos

arribefios de varias zonas.

San Ciro de Acosta Colinda al norte con el municipio de Rioverde y Rayén; al este
con el municipio de Lagunillas y el estado de Querétaro; al sur con los estados de
Querétaro y Guanajuato; al oeste con el estado de Guanajuato y el municipio de
Rioverde. Tiene una extension territorial de 614.73 kilbmetros cuadrados que
representan el 1.02% del territorio total del estado de San Luis Potosi (Anexo 5). El
extremo sur del municipio se encuentra ocupado por las estribaciones de la Sierra

Gorda, en esta zona se alcanzan altitudes de 1,400 a 1,500 metros sobre el nivel del

77



mar, destacando los cerros Bola, Jalapa, Chontel y La Palma; el norte del municipio

es mas bien plano y ocupado por planicies (INEGI, 2010).

En San Ciro de Acosta se registran tres tipos de diferentes de climas, una zona muy
pequeia en su extremo oeste tiene un clima seco templado, el tercio noreste tiene un
clima semiseco semicalido y el resto del territorio semicalido subhumedo con lluvias
en verano. La temperatura media anual que se registra va de 20 a 22 °C, con
excepcion de una zona en el oeste del territorio que lo atraviesa de sur a norte y donde

el promedio es de 18 a 20 °C.

Sus principales actividades econdmicas actividades principales comprenden la
agricultura, la ganaderia y el comercio de actividades que son el soporte economico
de la totalidad de las familias que la integran. La principal actividad agricola se centra
en los cultivos de: chile verde, elote, frijol, maiz grano con, melén, naranja, sandia,
sorgo grano, tomate rojo (jitomate) y tomate verde. En ganaderia predomina el
vacuno, y en menor porcentaje, porcino, caprino y aves de corral (Secretaria General

de Gobierno de San Luis Potosi, 2022).

Con el objetivo de conocer y comparar formas de construccidon de la quinta
huapanguera, se realizé trabajo de campo durante el mes de octubre del 2024 en el
centro de la ciudad de Santiago de Querétaro, especificamente en el Taller de
Lauderia Maximiliano. Alli se entrevisto a su laudero, se tomaron fotos y videos de los
espacios que comprenden el taller y de las técnicas utilizadas para la fabricacion de
la huapanguera, lo que permitidé recabar imagenes de varias tipologias del

instrumento.

Santiago de Querétaro es la ciudad mas poblada y capital, del estado de Querétaro,

ademas de ser la cabecera del municipio homoénimo. Esta localizado en el sur del

78



Bajio mexicano, a 221 kilometros al noroeste de la Ciudad de México. Tiene una
altitud media de 1820 metros sobre el nivel del mar. Actualmente es complicado
delimitar geograficamente a la ciudad de Santiago de Querétaro, pues poco a poco
incorpora a su zona metropolitana poblaciones de los municipios de Querétaro,
Corregidora y El Marqués, por lo que solamente se consideran parte de Santiago de
Querétaro los asentamientos urbanos contiguos al casco histérico de la ciudad que
forman parte del municipio de Querétaro (Coordinacion Estatal de Desarrollo

Municipal, 2014).

Por su privilegiada situacion geografica Santiago de Querétaro es desde el
siglo XVII una ciudad con gran intercambio comercial, al estar situada entre la Ciudad
de México y el norte del pais. Las principales actividades de la ciudad radican en la
industria, siendo una de las poblaciones de mayor actividad econémica en México:
industria automotriz, aeronautica, alimentos, lacteos, comercio, investigacion y
desarrollo, educacion superior, produccion de vinos y vid, vidrio y turismo (Padilla,

2010).

La Sierra Gorda, el Semidesierto y una porcion de la Huasteca pertenecen al estado
de Querétaro, por lo que es un territorio donde se recrea tanto el son huasteco como
el huapango arribefio. En el municipio de Toliman, que forma parte del Semidesierto
queretano, ambas expresiones musicales se interpretan, por lo que deviene sitio de
cultores y portadores de estas. Es por este motivo que se seleccion6 Toliman para
analizar las diferencias y semejanzas entre el son huasteco y el huapango arribefio
enmarcadas en la relacién cultura-region, y por ende comparar el rol de la quinta

huapanguera en ellas.

79



Toliman es una region semidesértica que marca la entrada a la Sierra Gorda de
Querétaro, por lo que ademas de su cultura tiene muchisimos atractivos naturales. Se
encuentra en la zona centro-oeste de Querétaro, sus altitudes fluctuan entre los 1,350
y los 2,740 metros sobre el nivel del mar, tiene una extensioén territorial total de 524.7
kilbmetros cuadrados que representan el 6 % de la extension del estado, siendo el
sexto municipio mas extenso y sus limites geograficos son al norte con el municipio
de Pefiamiller, al este con el municipio de Cadereyta de Montes, al sur con el
municipio de Ezequiel Montes y al suroeste con el municipio de Coldn; al noroeste
limita con el estado de Guanajuato, en particular con el municipio de Tierra Blanca

(Instituto Nacional para el Federalismo y el Desarrollo Municipal, 2008). (Anexo 6)

En Toliman se registran tres tipos diferentes de climas, la zona del norte tiene un clima
semiseco semicalido, un sector que va desde el sureste hasta el noreste registra clima
seco semicalido, el resto del territorio que conforma su zona oeste y el extremo este
en los limites con Cadereyta de Montes tienen clima semiseco templado. Las
principales actividades econdmicas son la fruticultura (produccion de guayaba,
aguacate, limoén, durazno, pifién y nuez), la ganaderia (caprinos, bovinos, ovinos,
porcinos y equinos) y la agricultura de manera general (Instituto Nacional para el

Federalismo y el Desarrollo Municipal, 2008).

En la capital de San Luis Potosi se identificaron varios portadores del son huasteco y
el huapango arribefio, como producto del fendmeno de movilidad hacia la ciudad. De
esta manera, en zonas como el Centro Histérico, Soledad, Industrias, Las Vias y Villa
Hermosa se llevo a cabo parte del trabajo de campo, que consistidé en entrevistas y

grabaciones audiovisuales.

80


https://es.wikipedia.org/wiki/Pe%C3%B1amiller_(municipio)
https://es.wikipedia.org/wiki/Cadereyta_de_Montes
https://es.wikipedia.org/wiki/Ezequiel_Montes_(municipio)
https://es.wikipedia.org/wiki/Municipio_de_Col%C3%B3n_(Quer%C3%A9taro)
https://es.wikipedia.org/wiki/Guanajuato
https://es.wikipedia.org/wiki/Municipio_de_Tierra_Blanca_(Guanajuato)

El estado de San Luis Potosi colinda al noreste, con Coahuila, Nuevo Ledén y
Tamaulipas; al este, con Veracruz; al sur, con Hidalgo, Querétaro y Guanajuato; y al
oeste, con Zacatecas. Cuenta con 59 municipios, los cuales se encuentran
distribuidos en 4 regiones principales: Region Huasteca, Region Media, Region
Centro y Altiplano Potosino (Anexo 7). Se considera que el clima de la ciudad es seco-
semidesértico, similar al de Medio Oriente. Sin embargo, como consecuencia
del cambio climatico se han presentado lluvias (normalmente se presentan
precipitaciones de 245 mm.) con mas intensidad y por tiempo prolongado, lo doble y

en ocasiones incluso el triple de lo que llueve en un afo (INEGI, 2006).

La ciudad concentra su economia en la industria (automotriz), aunque también
actividades como la agricultura con la alfalfa verde, cacahuate, cafia de azucar,
cebolla, chile verde, elote, frijol, maiz grano, naranja, pastos, sandia, sorgo grano,
papaya, soya, tomate rojo (jitomate) y la tuna. También la ganaderia, la apicultura,
avicultura. En la mineria resaltan metales como el cobre, la fluorita, el oro, plata, plomo
y el zinc. En la industria destacan aparatos de uso doméstico, autopartes, fabricacion
de cemento, hierro y acero, hilado y tejido de fibras blandas, industria azucarera,
maquinaria y equipo eléctrico, metales no ferrosos y productos lacteos (Programa de

las Naciones Unidas para el Desarrollo, 2022).

Lo investigado en el trabajo de campo, las fuentes bibliograficas y audiovisuales que
se consultaron, permitieron identificar y definir las caracteristicas de la quinta

huapanguera desde dimensiones organoldgicas y sociales.

81


https://es.wikipedia.org/wiki/Regi%C3%B3n_Huasteca
https://es.wikipedia.org/wiki/Regi%C3%B3n_Media_(San_Luis_Potos%C3%AD)
https://es.wikipedia.org/w/index.php?title=Regi%C3%B3n_Centro_(San_Luis_Potos%C3%AD)&action=edit&redlink=1
https://es.wikipedia.org/w/index.php?title=Regi%C3%B3n_Centro_(San_Luis_Potos%C3%AD)&action=edit&redlink=1
https://es.wikipedia.org/wiki/Altiplano_Potosino
https://es.wikipedia.org/wiki/Medio_Oriente
https://es.wikipedia.org/wiki/Cambio_clim%C3%A1tico

2.3 La huapanguera como objeto social. Sus aspectos organolégicos

2.3.1 Terminologia

Para nombrar al instrumento principal que acompana al huapango se utiliza el nombre
de guitarra quinta, guitarra huapanguera, huapanguera o quinta huapanguera
indistintamente (Hernandez Azuara, 2003 y Contreras, 1988). Pertenece al grupo
taxondémico de las guitarras de golpe o rasgueo (Anexo 8). Esta variante de guitarra,
al igual que la mayoria de los instrumentos de cuerdas pulsadas de uso en México y
en Latinoamérica, conservan las principales caracteristicas técnicas y musicales que

poseian las originales (Hernandez Azuara, 2003).

2.3.2 Descripcion y clasificacion

La quinta es un instrumento cordéfono compuesto integrado por caja de resonancia,
tapa, brazo, diapason, trastes y pala. Su tamafio es mas voluminoso que la guitarra
normal y también mas ancha (Bolanos, 2015). Se utilizan tres barras o varas de
refuerzo en el fondo y en la tapa las varas que se pegan en paralelo con la boca son
dos. El clavijero consta de ocho clavijas y se adorna en su contorno a modo de filetes.
Las incrustaciones en la boca y la tapa estan basadas “en figuras de estrella con
madera de naranjillo y palo escrito o hecha a la técnica semejante del pirograbado,
también se encuentran huapangueras con incrustacion de concha nacar y de hueso”

(Jasso, 2017, p.69).

La configuracion de la tapa no tiene pronunciadas curvas y posee dos varas de
refuerzo (Hernandez Vaca, 2016). “En los contornos de la boca del instrumento se
observan disefios geométricos realizados con incrustaciones de concha, hueso o
maderas finas que recuerdan el uso del roseton en la boca de los instrumentos

renacentistas y barrocos” (Hernandez Azuara, 2003, p. 70).

82



El diapason se encuentra en el mismo nivel que la tapa frontal, como en la guitarra
barroca. El cuerpo del diapasén posee un total de diez trastes de metal desde la ceja
del diapason hasta la unidn con la caja; en lugares fuera de la Huasteca, como la
Zona Media de San Luis Potosi, puede tener nueve u once trastes. El puente o cordal
no utiliza la ceja de hueso que tiene como funcion levantar las cuerdas en otro tipo de

guitarras.

Las cuerdas son de cinco 6rdenes, de las cuales pueden ser dobles del tercero al
quinto orden y simples del primero al segundo, con un total de ocho cuerdas. Algunas
veces el segundo y el tercer orden pueden ser dobles y los restantes sencillos
(Hernandez Azuara, 2003). Se puede colocar una cuerda cuarta en la posicion del
primer orden, proporcionando la afinacion necesaria. Asimismo, se pude poner una
cuerda primera en el cuarto orden, donde generalmente va una cuerda cuarta y de
esta manera, combinando los calibres, la octavacién del instrumento se logra muy
bien, lo que hace adquirir a la huapanguera una sonoridad especial (Casas y Guemes,

2021).

Para establecer la taxonomia de este instrumento musical, se utilizara la adaptacién
realizada por José Pérez de Arce y Francisca Gili (2013), basada en la Sistematica
Clasificatoria de Sachs-Hornbostel traducida al espanol por el musicélogo argentino
Carlos Vega. Se toma esta propuesta debido a la gran gama de instrumentos
americanos que incluye, dentro de la cual se integran los mexicanos. En el caso de la

quinta huapanguera, la clasificacion seria 321.322 (laud de caja, de mango afiadido).

2.3.3 Afinaciones

La afinacion de la huapanguera con las cuerdas al aire es la siguiente: sol, re, sol, si,

mi. El primer orden (mi) y el tercero (sol) estan a una octava inferior y generalmente

83



se establece medio tono por debajo de la académica (A 440Hz). La secuencia
intervalica del instrumento es de quinta justa, cuarta justa, tercera mayor y cuarta
justa. Su afinacién es reentrante, que consiste en que la secuencia de afinacion de
las cuerdas no procede de lo mas grave a lo mas agudo, sino que alguno o algunos
ordenes pueden estar una octava mas grave o aguda de lo que corresponderia en

una secuencia normal (Hernandez Azuara, 2003).

2.3.4 Materiales utilizados en su construccion

Para la tapa frontal, aro o costillas se utilizan maderas finas de poco grosor, como el
cedro, palo escrito, palo de rosa, ébano, alamo. En sus contornos se incrustan filetes
con elaborados disefios de finas maderas como el naranijillo, sauce blanco o concha.
Segun Hernandez Vaca (2016), “toda la quinta huapanguera esta elaborada de cedro
rojo...” (p.124), por lo que es la madera principal usada para su fabricacion. El cordal
o puente colocado en la caja de resonancia esta hecho de una sola pieza en forma

de bigotes, cuernos, cuerpos de sirenas o zarcillos.

La quinta usa clavijas de madera, aunque recientemente se ha comenzado a adoptar
el clavijero mecanico metalico (la maquinaria), por influencia de la guitarra sexta.
Anteriormente, los trastes eran de madera de otate y en tiempos mas remotos no eran
fijos, sino movibles y se hacian con tripa de animal, de tlacuache o zorrillo;
actualmente los trastes son de riel y proceden de las fabricas de Paracho (Hernandez

Vaca, 2016).

2.3.5 Técnicas constructivas

No existe un modelo homogéneo de quinta huapanguera, ya que hay varios moldes,
disefios y técnicas para construirla. Para unir la cara y la espalda con las costillas se

utilizan pinados de forma triangular, utilizando la técnica de rascado o escarbado, que

84



consisten en “construir la caja del instrumento (espalda, costilla y pescuezo) a partir
de un solo bloque de madera, para después sentar la cara” (Hernandez Vaca, 2016,
p.127). El pescuezo (mastil o brazo), se formaba de una sola pieza tallada; en los mas

recientes se elabora de tres partes ensambladas.

Se afiaden tres barras o varas de refuerzo en el fondo y en la tapa se pegan dos varas
en paralelo con la boca. Al no tener barras armonicas o barras de abanico, se le coloca
un refuerzo delgado para que la uniéon que configura la tapa no se desprenda
facilmente. Las maderas como el palo escrito o el cedro para el puente o cordal deben
estar bien secas. Los aros son pegados junto con las cintas (colocadas estas ultimas
a modo de filete) al fondo y a la tapa armoénica por medio de los “pifiados” (conocidos
en la lauderia académica como contrafajas) que funcionan como refuerzo para la

unién de estas partes (aros, tapa y fondo). (Anexo 9).

Jasso (2017) afirma que “el proceso de armado consta de pegar el brazo a la tapa y
al fondo, e ir pegando con cuidado y con ayuda de las mordazas los aros. Los
acabados utilizados en la quinta huapanguera consisten en pulir con lijas de diversos
grosores, se utiliza goma laca para tapar los poros o bien sellador, y una vez seco se

pule una vez mas y se aplica el barniz exterior para darle un acabado brillante” (p.69).

Recientemente, la huapanguera ha cambiado su estética original huasteca por la de
la guitarra sexta de Paracho. Estas transformaciones se observan en los disefios del
tablero o cabeza (palma), forma de nariz (zoque), el ensamble del pescuezo en tres
partes, el disefio de las varas, la unién de las costillas con el tacon, el uso de
maquinaria, el riel e incluso del varataje de abanicos para el interior de la cara

(Hernandez Vaca, 2016).

85



2.3.6 Historia

En el siglo XVI la guitarra espafiola de cinco ordenes de cuerdas y sus variantes fue
introducida en la Nueva Espafa a través de los musicos de las milicias y de las
ordenes religiosas que llegaron en los barcos europeos. Al respecto, Hernandez Vaca

(2016) afirma:

El primer contacto de los pueblos originarios con los nuevos instrumentos
musicales lo hicieron los musicos que acompafaron a los soldados de las
milicias. Otra forma de influjo se transmitié por medio de las érdenes
religiosas que, en su labor de evangelizacidn o de conquista espiritual,
utilizaron instrumentos musicales de cuerda renacentistas como la vihuela
de mano, el arpa, el rabel, con los que acompafaron musicalmente la
Palabra Divina (pp.102-103).

En cuanto a los procesos organoldgicos de transculturacion, Hernandez Azuara
(2003) sentencia que “al ser recreadas por artesanos indigenas, las guitarras
adquirieron un sello particular y, de esta forma, se terminaron creando nuevos
instrumentos que poco a poco adquirian un caracter netamente novohispano” (p.68).
Vazquez (2010) considera que “muy probablemente tomo un poco de tiempo asimilar

estos nuevos modelos establecidos dentro de las comunidades indigenas” (p.19).

Los instrumentos europeos y posteriormente los cordéfonos que despuntaban nuevas
caracteristicas organograficas, empezaron a utilizarse en los fandangos, jarabes,
seguidillas y otras danzas recreadas en teatros y espacios festivos en los siglos XVI
y XVII. De esta manera comienza a surgir un estilo nacional que se denominaria son,
con patrones musicales que configuraban estructuras autéctonas. Al respecto,
Vicente Mendoza (1949, citado por Echevarria, 2000) acota que: “el son es producto
de una amalgama cultural que se gesta poco a poco desde el siglo XVI” (p.16), pero
no es hasta el siglo XVIII cuando se documenta la aparicién de esta musica y se

consolida como género musical.

86



Al respecto, apuntan Jurado y Camacho (2011) que, a finales del siglo XVIII, los cantos
y danzas afroespafiolas que se acompafaban con arpa y guitarra, sufrieron
transformaciones entre los indigenas, mestizos y mulatos, quienes imprimieron en
cada regiéon de México un estilo particular que dio inicio a una musica propia del
pueblo. Cada variante local de guitarra, aunque parecidas entre si, mantenian
diferencias ostensibles en sonoridad, timbre, afinaciones, numero de 6rdenes, donde
la variedad era casi infinita (Vera, 2016). Por tanto, se considera que los cordéfonos
son medios sonoros primordiales en el son, y es la guitarra el instrumento natural para

recrearlo (Cruz,1993).

Varios investigadores aseveran que la quinta huapanguera, como la mayoria de los
instrumentos de cuerda tradicionales en México y Latinoamérica, desciende de la
guitarra barroca de cinco érdenes; por la similitud entre su morfologia, encordadura y
afinacion (Hernandez,2003). Sin embargo, para Echevarria (2000), “probablemente
las imitaciones de la vihuela que hicieron los indigenas, dieron origen a las diferentes
guitarras de golpe de la musica de son, entre ellas la huapanguera y la jarana
huastecas” (pp.32-33). En el Atlas Cultural de México (Musica), Contreras (1988)
asevera que de la vihuela de pifiola y de la guitarra surgieron una variedad de
instrumentos denominados jaranas genéricamente, entre las que se encuentra la

huapanguera.

Para los huapangdlogos y musicos Jorge Morenos y Eloy Zuhiga, la quinta
huapanguera proviene de la guitarra battente italiana, con 10 cuerdas metalicas en 5
ordenes y cuya difusién tuvo lugar a partir de las primeras décadas del siglo XVIII.
Esta guitarra italiana guarda muchas similitudes organolégicas con la huapanguera,
especialmente en el puente, la tapa, los bordes y las clavijas, elementos que, segun
los lauderos, identifican a la produccion de quintas huapangueras. Para Hernandez

87



Vaca (2016), la quinta huapanguera es una ramificacion popular de algun modelo de
guitarra del siglo XVI o del XVII, por lo que es evidencia de que varios de los actuales
instrumentos etnograficos de México tomaron como fuente de inspiracion los primeros

modelos de cordéfonos introducidos en Hispanoameérica.

Al no existir documentacion que atestigue su nacimiento, no es posible obtener
informacion sobre el lugar y momento exacto de su surgimiento. Es probable que su
gestacion iniciara con el surgimiento de los bailes teatrales en el siglo XVI,
apareciendo mas consolidada a fines del siglo XVIII en conjunto con los sonecitos del
pais (Olavarria y Ferrari, 1961). Para Hernandez Azuara (2003), “la historia del
desarrollo de los instrumentos empleados en los sones huastecos es un poco oscura
por falta de documentacién” (p.121) y para Hernandez Vaca (2016), nadie ha podido
documentar la existencia de ningun instrumento derivados de los corddfonos

europeos del siglo XVI.

Puesto que instrumentos como la quinta huapanguera, eran interpretados en espacios
donde no habia una institucidn que registrara su uso, ha sido dificil para los
musicélogos e historiadores establecer una datacién sobre estos. Al respecto, Diaz
(2016) considera que no existe registro sobre los origenes y desarrollo de estos
cordéfonos, por lo que resulta complejo encontrar evidencias y referencias que
permitan llevar a cabo una reconstruccién histérica sobre ellos. Sin embargo, a través
de fuentes orales y escritas, es posible rastrear el devenir histérico de la quinta
huapanguera por medio de los géneros que interpreta, relacionandola con
instrumentos afines de los cuales se tenga mas informacién y por las narrativas de

lauderia que se han establecido al respecto.

88



El huapango, como producto de la fusion de diferentes formas y danzas musicales,
posiblemente se introdujo en la regidn huasteca por el puerto de Tampico y avanzara
por la cuenca del Panuco, entrando en contacto con los grupos indigenas huastecos
y mexicas de la sierra (Echevarria, 2000). Desde sus comienzos, estas danzas que
luego derivarian en huapangos, se acompanaban con guitarra, aunque no queda claro
si eran europeas o de tipo novohispana. A fines del siglo XVIIl y principios del XIX se
habia consolidado el uso de la guitarra y el arpa en el huapango, incorporandose el

violin posteriormente.

Sobre el uso de las guitarras, apunta Bolafos (2015) que el origen de la
instrumentacion musical del huapango o son huasteco se remonta a la llegada de los
espanoles durante la conquista de México, adoptando algunos tipos de guitarra como
las de 4 y 5 cuerdas y la vihuela, que hasta hoy se siguen utilizando para la
conformacién de los trios huastecos. Acerca de la tipologia de guitarra utilizada desde
entonces, Diaz (2016) senala que “antes del siglo XIX a todos los instrumentos
derivados de la guitarra barroca se les conocia genérica y sencillamente como

guitarras” (p.55).

No obstante, existen referencias documentales que permiten suponer que desde el
siglo XVI o XVIl ya se comenzaba a utilizar la quinta huapanguera como instrumento
emergente, fruto de los procesos de transculturacion. Para fines del siglo XVI, ya
habia numerosos constructores de instrumentos distribuidos por todo México, que
creaban talleres-escuela, en los cuales es posible que no solamente se reprodujeran
los cordéfonos europeos, sino también se gestaran los novohispanos, debido al rapido
aprendizaje en las habilidades manuales de los indigenas para su fabricacion. Segun

Guzman (1986), el conjunto instrumental folclérico de Veracruz y las huastecas

89



procede de un modelo de finales del siglo XVI, al cual pudiera remitirse a una variante

organologica cercana del que actualmente se utiliza en estas regiones.

La localidad de Texquitote, ubicado en el municipio de Matlapa, en San Luis Potosi,
es cuna de la lauderia huasteca. Aunque la memoria colectiva situe la tradicion a fines
del siglo XIX o principios del siglo XX, lo cierto es que la practica de construir
instrumentos en la comunidad es mas antigua. Esta hipétesis de debe a que “si las
organografias o la cultura material sugieren ubicar los instrumentos musicales
huastecos por lo menos en el siglo XVII, puede suponerse que el sistema original de
construccion de los instrumentos es también de ese periodo” (Hernandez Vaca, 2016,
p.123). En el articulo Musica Huasteca, Gliemes (2016) afirma que en el siglo XVIl es
cuando nace la guitarra quinta huapanguera. De esta manera, se puede enmarcar
dentro del siglo XVI al XVIIl, por lo que es posible identificar las permanencias o

coincidencias materiales entre los instrumentos antiguos europeos y la huapanguera.

Durante el siglo XVIII, en la comunidad de Paracho, Michoacan, se fabricaban una
variedad de cordofonos de diferentes regiones del pais, por o que es probable que
también se construyeran quintas huapangueras. En el siglo XIX, algunas cronicas
coadyuvan al supuesto de que se usaran los instrumentos con los que actualmente

se interpreta el huapango.

Ejemplo de ello es el testimonio de 1826, del viajero inglés George Francis Lyon, quien
comenta acerca de los instrumentos musicales que observé en la Villa de Tampico;
durante un fandango al que asisti6 en la plaza de Pueblo Viejo, donde escuchoé “una
guitarra de gran tamafio, un arpa acustica y una mujer que gritaba con voz de falsete”
(Lyon, 1984, citado por Morenos, 2018, p.15). Continua esta crénica cuando afirma

qgue en el paseo nocturno dominical que criollos, mestizos, indios y negros con sus

90



familias hacen al mirador, suele oirse el rasguear de una pequeria guitarra india. Esta
descripcion permite asociar la guitarra de gran tamafio con la huapanguera y a la
pequena guitarra con la jarana, ya que son los instrumentos utilizados en la huasteca

tamaulipeca.

El arte popular de las velaciones y el huapango comparte con la tradicion musical de
la Huasteca y con tradiciones del Occidente de la Republica que pudieron ser llevadas
a la Zona Media de San Luis Potosi y a la Sierra Gorda, por medio de arrieros que
transitaban rutas comerciales hacia ambos litorales. Vazquez (1991), afirma que los
arrieros transportaban las influencias musicales del Occidente con ellos hasta la
ciudad de San Luis y de alli a la Zona Media, lugar por donde debian transitar para
arribar a la Huasteca. De esta manera, alrededor del siglo XIX, se va estableciendo

un tipo de huapango que se conoceria como arribefio.

Sobre la instrumentacion de este tipo de musica, comenta el violinista Esteban Torres
que estaba compuesta por un clarinete, un violin y la guitarra (Parra, 2007). Con el
tiempo el clarinete se cambid por otro violin, hacia fines del siglo XIX, la guitarra
primitiva (identificada con la guitarra sexta), se cambié por la quinta huapanguera, y
por ultimo se integré la vihuela, quedando la alienacién de instrumentos hoy vigentes
(Parra, 2007). Por su parte, Socorro Perea menciona que tanto jaranas de la Huasteca
como vihuelas eran comunes entre 1965 y la década de los setenta del siglo XX, lapso
en que presencio asiduamente festejos de topada en Armadillo y la Zona Media

(Perea, 2005).

Respecto al uso de la quinta huapanguera, segun el huapanguero Antonio Garcia, se
comenzo a utilizar en 1946 en Rio Verde, y que anteriormente se usaba la guitarra

sexta para el huapango arribefo. Para Chavez (2010), la quinta huapanguera se

91



introdujo a principios del siglo XX, pero no se incorpor6 de manera general al
ensamble del huapango o son arribefio hasta 1960, en la Zona Media de San Luis

Potosi.

Con estos datos es posible concluir que la quinta fue introducida primero en la Zona
Media, quizas por su proximidad con la Huasteca, donde se usa en el son huasteco,
en la primera mitad del siglo XX; siendo utilizada indistintamente hasta que se
convirti6 en comun su uso en 1960. En Querétaro y Guanajuato, se introdujo a fines
de 1970, a través de la Zona Media de San Luis Potosi. “Siendo asi, todos los
conjuntos arribefios cuentan actualmente con la quinta y quienes aspiran a ser poetas

aprenden a tocar la quinta, sin excepcion” (Chavez, 2010, p.107).

2.3.7 La huapanguera en el trio huasteco y conjunto arribefio

Como se abordo anteriormente, la presencia de cordéfonos en México es herencia de
Espafa, lo que condujo a que se utilizaran para la interpretacién de los géneros
emergentes que estaban surgiendo, como es el caso del huapango y el son. El
investigador Jas Reuter (2009) asevera que la guitarra con todas sus variantes en
tamanos, numeros de cuerdas y afinaciones fue y es el principal instrumento popular
de Meéxico. Por su parte, el violin ha sido representativo en el ambito musical

tradicional en varias regiones del pais y ha estado presente en sus multiples estilos.

Al ser las danzas espafnolas interpretadas con guitarra, arpas y violines, en cada
territorio las variantes genéricas autoctonas continuaron con las mismas tipologias de
instrumentos originales y sus derivaciones organoldgicas (Hernandez, 2003). En el
caso del son huasteco, la utilizacion de los tres cordéfonos simboliza la raiz europea
de este género y es testigo de la apropiacién de estos por parte de los indigenas y

mestizos. Segun Echevarria (2000), “la cultura indigena quizas se refleja en el tono y

92



en la contribucién de la huapanguera y la jarana” (p.78). Al ser la huapanguera y la
jarana instrumentos autéctonos, su combinacién evidencia la creatividad e ingenio de

sus cultores.

Musicalmente, la union oscilatoria que se produce entre las cuerdas de diferentes
calibres resulta en un sonido brillante y dinamico, provocado por el frotado del arco
del violin y la pulsacion de las cuerdas con los dedos. También los registros y
combinaciones del rasgueo de las guitarras con las lineas melddicas del violin, le
brinda a la narrativa musical un lirismo y lenguaje con fraseos articulados y

sincronizados.

El huapango arribefio, también heredero de la musica y la lirica espafola, combina la
huapanguera con dos violines, juntamente con la jarana o la vihuela indistintamente.
Desde los puntos de vista socioldégico y musicoldgico, la conjuncion de estos
cordéfonos refuerza la poética y la improvisacidn que caracteriza a esta practica
sonora. Ademas, le otorga a la musica arribefia un sonido particular, matizado por una

serie de estructuras que conforman un lenguaje propio.

En este acapite, se abordod la quinta huapanguera como objeto social, dentro del cual
se expusieron sus aspectos organologicos y como elemento activo dentro de la
sociedad. No fue posible llevar a cabo el analisis acustico por la ausencia de los
artefactos necesarios y medios tecnoldgicos para ello. Sin embargo, es posible
aseverar que la relacion de la quinta huapanguera con las actividades humanas en su
contexto y su relacion con los sujetos, devienen factores etnograficos que son

necesarios analizar para su continuar este estudio integrador.

93



2.4 Criterios etnograficos en relacion con la quinta huapanguera

Para llevar a cabo un analisis etnografico sobre la relacion de los sujetos con la
huapanguera y las influencias que determinan su desarrollo, fue necesario realizar
entrevistas a intérpretes, compositores y constructores. Sus respuestas resultaron
vitales para comprender la vision antropolégica de la huapanguera desde una

perspectiva sociocultural y procesual.

Los factores ambientales y geograficos como entorno y contexto donde nace y se
desarrolla un instrumento, son determinantes para el mismo, al condicionar motivos y
modos de su produccion. De igual manera, los factores tecnoldgicos influyen en las
maneras en que se desarrollan y en su devenir en el tiempo, debido a diferentes
transformaciones histéricas. Los patrones ideoldgicos responden a determinadas
formas de pensamiento, que se reflejan en las formas y concepciones morfologicas
de cada instrumento musical. Todas estas influencias tienen un marcado caracter
cultural que, a fin de cuentas, es la principal base ontolégica que sustenta a la

huapanguera y a todos los instrumentos musicales.

En México, los arboles utilizados para la fabricacion de instrumentos musicales
huastecos se encuentran distribuidos en las regiones ocupadas por comunidades
vegetales de bosque tropical. Algunos de los arboles empleados para la fabricaciéon
de instrumentos de cuerda son el cedro, el pinabete, el palo escrito, el granadillo y el
cirimo. En la Huasteca, regién donde se construye la quinta huapanguera, se emplean
justamente estas maderas (cedro, magnolia y haya), que, “al decir de los artesanos
resisten mejor el desgaste, mientras que los pinos los destinan a la costilla, el brazo

y la tapa de fondo” (Torres, 1982, p.92).

94



Ademas de las maderas de los arboles, hay otro componente de la naturaleza
utilizado en la construccion de la quinta huapanguera: las tripas de los animales.
Segun Hernandez Azuara (2003), hasta los afos cincuenta todas las encordaduras
de los instrumentos eran de tripa de mapache o tején, pero desde que aparecieron
las cuerdas “industriales”, era frecuente que los musicos soélo elaborasen algunas de
las cuerdas de sus instrumentos de tripa y el resto fueran sintéticas. En la actualidad,
la caza de mapaches esta prohibida y todos los instrumentos que se elaboran en la
Huasteca Potosina estan encordados con cuerdas sintéticas. Sin embargo, existen

algunos constructores que saben como fabricarlas.

Jasso (2017), afirma que en la antigua lauderia se hacian las cuerdas de tripa de
animal (ardilla, tlacuache, mapache). “Los nahuas no sélo representan a los animales
del monte en los instrumentos musicales usados para los rituales” (p.27), también
algunas partes anatomicas de los animales estan presentes en las formas
constructivas y en cada material para la elaboracién de un instrumento musical, como
las cuerdas hechas de tripa, ejemplo de simbolismo vinculado con el entorno natural.
Por tanto, los arboles y algunos animales constituyen elementos ambientales y
geograficos que influyen en la construccion de la huapanguera y en las acciones que

se realizan sobre ella.

Para el intérprete de son huasteco y son jarocho, Yeshua Pérez Tobias, la tecnologia
que se le aplique al instrumento, como las pastillas electrénicas que se le colocan en
ocasiones para aumentar su volumen y sonoridad, provocan un cambio acustico en
el instrumento. El uso también de objetos como el plectro o ufia, implica la utilizacion
de herramientas tecnolégicas que inciden en el resultado musical del instrumento

(comunicacion personal, 5 de junio de 2024).

95



Cada elemento tecnoldgico y cultural que influye en el desarrollo de la huapanguera,
es producto de una determinada ideologia de los seres humanos. En el caso de la
quinta huapanguera, prevalece una concepcidon ideolégica sobre la identidad
huasteca y serrana, como expresion cultural y artistica de las regiones de la sierra y
el campo. Al comprender la ideologia objetualizada en los instrumentos, es posible
obtener una perspectiva mas profunda de como la musica da forma a las sociedades

y culturas en las cuales se practica.

Los motivos por los cuales los intérpretes deciden aprender un instrumento suelen ser
varios. En el caso del intérprete de jarana y huapanguera, Eloy Zufiga, la motivacion
principal surge por la tradicién familiar de escuchar el huapango huasteco. Para este
musico, “es en la huapanguera y en la jarana donde confluyen sus dos amores: la
musica y mi tierra” (comunicacion personal, 22 de junio de 2014). De igual modo, el
huapanguero xilittense Valente Medina comenta en entrevista que su motivacion por
la huapanguera le llegé por herencia, pues forma parte de la tercera generacién de

huapangueros de su familia (comunicacién personal, 6 de junio de 2024).

El huapanguero Ezequiel Olvera Guerrero, sustenta que siempre sinti6 inclinacién por
la guitarra, y al ser huasteco pues decidi6 aprender a tocar la jarana y la huapanguera.
Este musico comenta que algunos de los instrumentistas de huapango interpretan el
violin, la jarana y la quinta huapanguera, y que la gran mayoria que toca esta ultima,

interpreta la jarana también (comunicacion personal, 6 de junio de 2024).

Generalmente, las formas de transmisién y ensefanza de un instrumento musical son
a través de vias orales y escritas. Muchos instrumentos provenientes de la musica
popular y tradicional se aprenden por medio de la tradicion oral, y algunos utilizados

en contextos académicos mediante métodos didacticos escritos. Sin embargo, se han

96



disefiado documentos y meétodos de ensefianza para muchos instrumentos de
contextos folcloricos y populares, como parte del fendbmeno de academizacion

organologica.

El maestro Jorge Morenos afirma que la ensefianza de la quinta huapanguera ha sido
mediante la transmisién oral, aunque actualmente hay textos y manuales sobre este
instrumento musical. El poeta y trovador Luis Guillermo Martinez opina que se
aprende mediante la observacion, preguntandole a los musicos como lo hacen y
escuchando muchas grabaciones. Ante la pregunta de como son los procesos de
transmision del conocimiento en torno al instrumento, argumenta Eloy Zufiga que si
existe una sistematizacién, aunque “no en los términos y parametros occidentales del

norte global” (comunicacion personal, 22 de junio de 2024).

En cuanto a la transmision escrita, se han encontrado dos métodos para aprender la
quinta huapanguera. Uno es Pespunteo: método de guitarra quinta huapanguera de
David Flores Gayosso (s.f), que, en palabras de su autor, “aporta recursos técnicos,
tedricos y didacticos para la ejecucion de la guitarra quinta huapanguera” (parr. 1). El
otro es Método Tedrico Practico para Quinta Huapanguera de Romero Baltasar
Arteaga (s.f), manual sencillo y practico cuyo objetivo es brindar las bases de este
instrumento. Por tanto, si existe sistematizacion escrita para su aprendizaje, por lo

gue su ensefanza no se encuentra enclavada solamente en la oralidad.

Cada instrumento musical tiene maneras especificas de ejecutarse que responden a
ciertos patrones fisiologicos y psicoldgicos, determinados por factores historicos y
socioculturales que se han modificado y transmitido de generacién en generacion.

Las formas de pulsar las cuerdas, las diferentes posiciones que se adoptan para la

97



ejecucion y las técnicas que se utilizan, devienen productos de una serie de

imaginarios que han establecido estilos interpretativos.

Al preguntar a huapangueros las razones por las cuales la quinta se ejecuta de la
manera en que se hace, las respuestas en su mayoria estuvieron circunscritas a
exponer sus funciones técnicas-musicales, por lo que resultd dificil encontrar los
motivos que determinan estas formas de ejecucién. Ezequiel Olvera expone que su
funcién es de acompanamiento armonico-ritmico y que las formas de rasgueados

varian en dependencia del género que se interprete con ella.

Yeshua Pérez acota que se ejecuta de esa manera en el son huasteco como parte de
una tradicién que no es explicable, sino que es una “cuestion geografica y cultural”.
Por ejemplo, para argumentar este criterio, comenta que en zonas como Ciudad
Valles o Xilitla no se utiliza mucho el azote (chasqueado o forma de rasguear la
guitarra) y en lugares como Hidalgo tocan mas golpeado y percutido, en zonas
cercanas al Panuco se pulsa mucho a contratiempo. En el son arribefio, no se usa el
azote ni pespunteos, sino solamente el acompafamiento arménico a través de

acordes (comunicacion personal, 10 de julio de 2014).

Luis Guillermo Martinez sefiala el papel de la region como principal factor que
determina las formas de ejecucién. Existen dos rubros que engloban la interpretacion
de la quinta: el marcante de los bajos y el marcante armonico. Los motivos se deben
a cuestiones netamente musicales, vinculada a funciones que se necesitan realizar
mediante la huapanguera y los recursos sonoros que brinda per se (comunicacion
personal, 12 de julio de 2024). Para Valente, las causas son la “pura necesidad de
que hubiera un instrumento que hiciera el bajeo en el conjunto”, y la quinta por sus

caracteristicas era la indicada para ello (comunicacién personal, 5 de junio de 2024).

98



Para el investigador y huapangologo Jorge Morenos, los azotes, golpes y manicos de
la huapanguera tienen estrecha relacion con los sones del siglo XVIII. En textos del
guitarrista y compositor espafol del periodo barroco Santiago Murcia, aparecen
representados manicos y movimientos que se realizan en la quinta huapanguera, que
conforman sus actuales rasgueos. Para este investigador, los pespunteos de la
huapanguera se derivan de los que se hacian en la guitarra battente y del ud arabe

como instrumentos predecesores de las actuales guitarras y respectivas variantes.

El maestro huapanguero Gerardo Orta, afirma que al crearse para el son huasteco, la
quinta huapanguera busca en su forma de ejecucion imitar los preceptos musicales
del este género, como el contratiempo. Es sumamente complicado encontrar la
justificacion de por qué se ejecuta de esa manera, pues segun Orta un dia a un musico
en una determinada etapa historica se le ocurri6 puntear, bajear y rasguear los
acordes de esa forma, estableciendo bases posteriores y adoptandose como tradicién

(comunicacion personal, 15 de julio de 2024).

Cada ejecutante de cualquier instrumento musical, presenta habilidades y destrezas
que se convierten en fortalezas para la interpretacion. De igual modo, presentan
ciertas vulnerabilidades que dificultan la eficacia en el uso del instrumento, que serian
debilidades y obstaculos durante la ejecucidén. El trovador e investigador Luis
Guillermo Martinez, considera que presenta mas debilidades que fortalezas como
intérprete de la huapanguera. En entrevista comenta que aprender a tocar a través
de la observacién de otros intérpretes es una fortaleza, pues se le “facilita mas
aprender viendo” y también su gusto por el huapango (comunicacién personal, 12 de

julio de 2024).

99



En cuanto a las debilidades alega que, al tener la condicion de zurdo, le costdé mucho
esfuerzo aprenderlo, pues desconocia que podia hacerles modificaciones a las
cuerdas para adaptarla. Considera también que las capacidades musicales no tan
optimas puede ser una debilidad y también la falta de tiempo para dedicarle a su
estudio, pues al tener otros trabajos no siempre se le facilita (comunicacion personal,

12 de julio de 2024).

El huapanguero José Elias Gonzalez, confiesa que el hecho de no componer versos
es una caracteristica que deben tener los intérpretes de la quinta y que al no
desarrollarla se convierte en una debilidad. Para Yeshua Pérez Tobias, el hecho de
tener una formacion académica en guitarra le permite trasladar esos conocimientos a
la quinta huapanguera. Como debilidad identifica la dificultad de ciertos rasgueados
tipicos de las zonas con mayor arraigo indigena, los cuales combinan ritmos binarios
y ternarios, cuya ejecucion le resulta muy complicada (comunicacién personal, 10 de

julio de 2024).

Como debilidad, Valente Medina identifica la postura que se adopta para tocar la
huapanguera, que le genera ciertos dolores y tensiones musculares; y también el
hecho de cantar provoca cierto descuido en la ejecucion de este instrumento. En
cuanto a fortalezas, tocar la quinta le permite conectar musical y emocionalmente con

otros musicos (comunicacion personal, 5 de junio de 2024).

La ergonomia que se establece entre el ejecutante y el instrumento se define por dos
indicadores principales que articulan esta relacion. Estas consisten en las
caracteristicas fisicas del instrumento y la anatomia del intérprete, pues ambas
influyen y determinan la eficacia y eficiencia en los procesos de ejecucion. La

morfologia del instrumento en ocasiones puede provocar en el intérprete molestias

100



fisicas y demandar posiciones incbmodas para tocarlo; asimismo las caracteristicas
de las manos, dedos, boca o cuerpo en general a veces obstaculiza o facilita

determinadas exigencias técnicas inherentes al estudio de un instrumento musical.

Eloy Zudiga afirma que las caracteristicas fisicas de la huapanguera no facilitan su
interpretacion, pero tampoco la entorpece a su vez. Sin embargo, para Ezequiel
Olvera su construccion y morfologia son las propicias para tocar el son huasteco
(comunicacion personal, 7 de junio de 2024). En cuanto a las particularidades
anatémicas de los ejecutantes, para el maestro Gerardo Orta no constituyen
impedimentos para tocarla (comunicaciéon personal, 17 de julio de 2024). Existe un
acomodamiento y una adaptacion del cuerpo hacia el instrumento, colocandola de
forma mas horizontal, explica Yuyultzin Pérez. Esta intérprete alega que una solucion
para ciertas incompatibilidades es la de buscar una quinta huapanguera que resulte
comoda atendiendo a las peculiaridades del ejecutante (comunicacién personal, 19

de julio de 2024).

Cuando se interpreta un instrumento musical, ocurren dos cuestiones subjetivas de
manera transversal y proporcional. Por una parte, el instrumento genera en el
intérprete determinados sentimientos y reacciones, mientras que durante la ejecucion
éste atraviesa por diferentes procesos emocionales provocados por diferentes
factores. De esa manera, los elementos internos y externos se entremezclan para

crear una relacion emotiva entre el sujeto y el objeto.

Ante la pregunta de cuales sentimientos y emociones genera la quinta huapanguera,
Eloy Zuiiga sefiala que el son huasteco, representado por este instrumento, no solo
alegra y esta presente en momentos joviales, sino también canaliza tristezas y

dolores, pues también se toca en velaciones y para expresar aflicciones. Para este

101



intérprete, los sentimientos que experimenta son todos y también “los grandes
dilemas del ser humano” (comunicacion personal, 22 de junio de 2024). Gerardo Orta
acota que el interpretar la huapanguera ha influido no solo en sus procesos
emocionales, sino también en su actitud y personalidad. Este maestro huapanguero
ilustra esta afirmacién a través de un relato de su carrera musical, cuando es invitado
sorpresivamente a presentarse en un lugar donde asistian personas de varios paises,
y al tener que enfrentarse a este publico le ayudd a enfrentar retos y situaciones

inesperadas (comunicacién personal, 15 de julio de 2024).

Ezequiel Olvera afirma que cuando agarra una huapanguera y se pone a tocar, olvida
sus problemas, por lo que es un remanso de distraccion que lo renueva
emocionalmente. A José Elias Gonzélez, la huapanguera le genera sentimientos de
seguridad y confianza, pues la relaciona con la grandeza del huapango (comunicacion
personal, 10 de junio de 2024). La historiadora y huapanguera Yuyultzin, asevera que
los sentimientos y emociones que provoca la quinta estan relacionados con el
momento y contexto en el cual se lleve a cabo la interpretacion (comunicacion

personal, 13 de julio de 2024).

Yuyultzin afirma que “el hecho de que se toque pegada al cuerpo, al corazén, a tu
estdmago, ayuda a conectar desde una energia corporal que es la que ayuda a seguir
tocando” (comunicacién personal, 13 de julio de 2024). Luis Guillermo Martinez
sustenta que experimenta variadas emociones, como jubilo, alegria, tristeza, tedio,
enojo, pues “como la vida misma genera estos sentimientos, igual la cuestion del

instrumento va por ahi...” (comunicacion personal, 12 de julio de 2024).

Ademas de los sentimientos y emociones que provoca el estudio y practica de un

instrumento musical, esta comprobado cientificamente que provoca consecuencias

102



para la mente del ejecutante. Al requerir del uso de muchas aptitudes cognitivas como
la atencion y la memoria, favorece el rendimiento de la actividad cerebral y estimula

las habilidades del razonamiento.

El huapanguero José Elias considera que tocar la quinta se “relaciona estrechamente
con lo que piensas, sientes y eres, con lo que reflejas y con lo que compartes con las
demas personas”, ya que la adapta como parte suya en un estrecho vinculo
(comunicacion personal, 12 de julio de 2024). Jorge Morenos afirma que la quinta
tiene una fuerza y poder que provoca en el ejecutante placer, que incluso la musica
qgue se genera de ella puede hasta cambiar vidas (comunicacién personal, 19 de julio

de 2024).

Yuyultzin Pérez asevera que tocar la huapanguera trae muchos beneficios, pues ella
ha experimentado muchos momentos de estrés y tristeza, y al tener el instrumento le
ha ayudado a ver las cosas diferentes, pues la musica es una herramienta poderosa.
La quinta ha contribuido a tener mayor concentracion y disciplina, incluso a enfrentar
la vida de diferente manera (comunicacion personal, 14 de julio de 2024). También
para Yeshua Pérez se ha vuelto fundamental para su estado psiquico, ya que es una

necesidad liberadora (comunicacién personal, 15 de junio de 2024).

Las composiciones en la quinta huapanguera se encuentran estrechamente
vinculadas a los géneros musicales que se interpretan con ella, por o que no existe
musica compuesta para este instrumento exclusivamente. En el son huasteco, “las
porciones de la musica ya estan creadas e inventadas, por lo que si se quiere
componer un son huasteco habria que estudiar para que la melodia tenga un sesgo

distinto del que ya existe” (Gerardo Orta, comunicacién personal, 17 de julio de 2024).

103



Generalmente, las letras y la musica de los sones huastecos se encuentran
regularmente establecidas, por lo que el compositor tendria la obligacion de crear
nuevas melodias y textos para ella. En el caso del huapango arribefio, existen
mayores posibilidades de composicion, ya que al ser la poesia decimal el eje central
de esta practica cultural brinda posibilidades al trovador de crear infinitas letras

improvisadas (Chavez, 2010).

Los intérpretes de la quinta huapanguera en el son huasteco ofrecieron las siguientes
respuestas ante la pregunta de cuales eran sus principales motivos y razones para
componer. Yeshua Pérez busca explorar nuevas melodias, armonias, sin perder los
rasgueos tradicionales en la huapanguera, por todas las posibilidades que brinda a
nivel musical. El maestro Jorge Morenos confiesa que ha compuesto sones huastecos
desde la quinta huapanguera y la jarana huasteca, motivado por su amor a esta
musica, su lirica y sus versos. La huapanguera Yuyultzin Pérez no compone musica
como tal, pero si versos que escribe y luego canta, motivada por todas las buenas
sensaciones y experiencias que le provoca este instrumento (comunicacion personal,

20 de julio de 2024).

Los trovadores o poetas del huapango arribefio, quienes tocan siempre la quinta
huapanguera, exponen sus motivaciones y razones para componer sus versos. El
Doctor Elias Chessani afirma que las motivaciones para componer estan sujetas a la
tematica de la ocasion o del lugar donde vaya a tocar, como bodas, velaciones,
bautizos, celebraciones, entre otros eventos. Los temas de sus versos pueden ser la
vida, la muerte, la politica, la migraciéon y muchos toépicos de diversa indole. El poeta
Luis Guillermo coincide con lo expresado por Chessani, y también afiade que hay
razones y motivaciones de indole personal, como su forma de concebir la vida y su

deseo de exponer las diversas problematicas de la sociedad.

104



Los lauderos son indispensables para la existencia, “continuidad y perdurabilidad de
los instrumentos musicales en el tiempo” (Bencomo, 2021, p.63). La Huasteca
Potosina es cuna de los instrumentos huastecos y segun el laudero Frumencio
Hernandez de Texquitote (Matlapa), la quinta huapanguera nacié alla. En otras
regiones de la Huasteca, la Ciudad de México, Paracho (Michoacan), Zona Media de
San Luis Potosi y Querétaro también se fabrican y reparan. Conocer todos los
aspectos que engloban la relacion de los constructores y la huapanguera, permite un
acercamiento etnografico de las circunstancias histéricas y socioculturales donde

surge y se desarrolla el instrumento.

Las causas que determinaron la creacion de la quinta huapanguera, se encuentran
en la cultura musical heredada de los espafoles que se fue fusionando con la
indigena. La cuestidén de su origen es circunstancial, condicionada por determinadas
preferencias estéticas y fruto de imaginarios culturales (Daniel Guzman,
comunicacion personal, 3 de julio de 2024). Pudiera incluso ser producto de una
derivacion de las guitarras que construyo el afamado guitarrista espafiol del siglo XVIII
Francisco Sanguino (Ruy Alonso Guerrero, comunicacion personal, 16 de julio de
2024). Por tanto, al no existir un registro de su creacion, resulta casi imposible conocer
los reales motivos de su génesis, por lo que solamente se pueden llevar a cabo

hipdtesis sobre las causas de su surgimiento.

El uso de determinados materiales para construir la quinta huapanguera esta
condicionado por varias causas. El laudero Ruy Alonso, del estado de Puebla, afirma
que los criterios de esta seleccidn son en primer lugar, la disponibilidad de los
materiales, la otra consiste en las caracteristicas propias de la madera (su dureza,
resistencia al deterioro, factibilidad de piezas de ciertas dimensiones). Otro criterio es

la cuestion ornamental, pues las maderas tienen diversos colores, tonos, disenos, por

105



lo que el laudero va seleccionando la madera tomando en cuenta la estética y la
combinacion que desea lograr. Por ultimo, seria el timbre a elegir, pues cada madera
tiene una sonoridad especifica y ligado a la estética musical de cada region

(comunicacion personal, 16 de julio de 2024).

Muchas partes de la huapanguera reciben nombres del cuerpo humano y de otros
objetos, por lo que se les pregunto a los hacedores de instrumentos los motivos por
los cuales se les nombraba asi. Para el laudero Daniel Guzman, del estado de San
Luis Potosi, es una cuestion circunstancial y cultural, debido a la “antigua violeria
espanola” (comunicacion personal, 17 de julio de 2024). Las clavijas provienen de la
palabra clavo, por su similitud con este objeto y un puente es una construccion que
cumple la funcién que permite el paso de un lugar a otro; el puente de la huapanguera
cumple el rol de colocar las cuerdas hacia el diapason, por lo que constituye una
especie de sinonimia. Respecto a las razones por las cuales se les nombra como a
las partes del cuerpo humano, considera que es una cuestion etnografica, pues el
cuerpo es lo mas cercano y, de hecho, a la guitarra se le considera una mujer, pues

el instrumento en si es el cuerpo (comunicacion personal, 15 de julio de 2024).

Para la fabricacion y reparacion de la huapanguera se utilizan ciertas técnicas por
razones especificas. Estas técnicas obedecen a factores histéricos y cuestiones
estéticas, el acceso a determinadas herramientas y tecnologias. El ambiente y las
condiciones climaticas influyen en la seleccién de técnicas, y también se encuentran
los factores econdmicos, la cuestion del tiempo, la eficiencia de los procesos que
demandan esas técnicas y la disponibilidad de los recursos. “No olvidar mencionar la
creatividad personal en esta cuestidon, hoy por ejemplo existen muchos cambios en
las técnicas con la prensa, con el corte y grabado laser, asi como la colocacion de

pastillas y micréfonos en la huapanguera” (Ruy Alonso, comunicacién personal, 16 de

106



julio de 2024). Las razones dependen del lugar, de quien asumio la tradicion y como
la modifico, pues “se le ocurrid a alguien usar determinada técnica y trascendio”

(Daniel Guzman, comunicacion personal, 8 de julio de 2024).

Existen instrumentos que se construyen bajo los patrones de una cosmovision
especifica y que responden a una ideologia o cosmogonia religiosa. En el caso de la
huapanguera, Ruy Alonso considera que el respeto a la madera forma parte de una
vinculacion con el ecosistema y con la naturaleza, como parte de una cosmovision
(comunicacion personal, 16 de julio de 2024). Para Daniel Guzman, es imposible
enajenarse de algun pensamiento cuando se construye la huapanguera, pues

siempre hay un precepto sociocultural (comunicacion personal, 8 de julio de 2024).

La quinta huapanguera, como se ha expuesto, es fruto de procesos vy
transformaciones socioculturales y resultado de varios factores historicos que la
convirtieron en parte de la musica tradicional mexicana. Sus caracteristicas
organoldgicas y etnograficas, devienen simbolos de la creatividad del hombre en su
region y contexto social. Su papel en el son huasteco y el huapango arribefio es

esencial en estos géneros musicales, al ser su eje central y horcén principal.

107



CAPITULO 3: La quinta en el son huasteco y el huapango arribefio

3.1 El son huasteco
3.1.1 Génesis y conceptos

La tradicion musical espafola, al fusionarse con la indigena, derivé en varios géneros
y estilos que comenzaron a configurar el panorama nacional sonoro de México. El
son, producto de este mestizaje cultural de europeos, africanos e indigenas que se
comenzo a gestar en el siglo XVI, aparece desde el siglo XVII como pieza
caracterizada por un patrén ritmico, armonico y recurrente que forma un complejo
musical, cultural, poético y coreografico. A partir del siglo XVIIlI se establecen sus
bases musicales, al adquirir caracteristicas propias en cada region (Hernandez

Azuara, 2003).

Baqueiro (1942) indica que: “en su mayoria, los sones de huapango son,
innegablemente, hijos de la musica espafnola que naciera en México en el siglo XVI”
(p.28). A su vez, Alvarez (1988) menciona que entre los bailes populares espafioles
que provocaron la formacién de los sones se encuentra el fandango y la malaguefa,
que se cantan y bailan a la vez. Para el maestro Vicente T. Mendoza, el género de
romance usaba el estereotipo cadencial I, VII, VI, V; y en sus melodias aparece el
ritmo de sesquidltera (combinacion de los compases de 3/4, 3/8 y 6/8), propio del

huapango o son (Echevarria, 2000).

Los términos son y huapango, utilizados para referirse al tipo de musica que se
interpreta en la Huasteca, presentan diferentes posturas tedricas sobre su significado
y uso. Yolanda Moreno Rivas en Historia de la musica popular mexicana (1989),
afirma que en la regién Huasteca, “los sones son conocidos como huapango o son

108



huasteco, y en la region occidental de México, el son es frecuentemente llamado
huapango” (p.41-42). Otros autores como Mario Guillermo Bernal (2008) y César
Hernandez Azuara (2003), conciben al huapango como género especifico del son, y
para algunos musicos el huapango se utiliza para nombrar las piezas de tradicion mas
antigua. También el término se designa indistintamente para referirse a la fiesta en la
que se reune musica, canto y baile, o al espacio en que estos ocurren, como los sones

que se ejecutaban en ella (Moreno, 1989 y Bernal, 2008).

El huapango, segun Bolafos (2015), posee letras fijas y definidas, mientras que el
son era una pieza para que los intérpretes improvisaran sin seguir una letra en si.
Este criterio es compartido por el Mtro. Gerardo Orta, quien sostiene que el son
huasteco consta de dos vertientes: son tradicional, donde las estrofas son
intercambiables y se puede componer e improvisar nuevas letras, mientras que el
huapango es una cancion con ritmo de huapango donde no es posible omitir ni
modificar la letra de la obra pues se perderia la identidad de la pieza en cuestidon

(comunicacion personal, 9 de agosto de 2024).

Los musicélogos Gabriel Saldivar y Vicente T. Mendoza coinciden en indicar que el
huapango no es propiamente un género, puesto que bajo esta denominacion figuran
una diversidad de formas musicales vy literarias como el fandango, la malaguefa y
otras danzas andaluzas (Echevarria, 2022). Manuel Alvarez Boada (1990) en La
musica popular en la huasteca veracruzana escribe que: “tradicionalmente se le llama
huapango a la fiesta donde participan jovenes, adultos y nifios, y al modo particular
de bailar este género de son [...] asi como al baile y a la fiesta, huapango se le llama

al son que se interpreta con violin, jarana y quinta huapanguera” (p.107).

109



Diferentes teorias han pretendido aclarar la etimologia de la palabra huapango. La
primera de ellas afirma que el término deriva de la raiz nahuatl cuauhpanco y designa
el lugar donde se coloca un tablado de madera para bailar. Otra teoria supone que la
palabra se us6 para designar el arte de los indigenas huastecos que habitaban junto
a los margenes del rio Panuco, en tanto que una ultima afirma que huapango es

simplemente una transformacion de la palabra fandango (Moreno, 1989, p.41).

Para Omar Horacio Almazan (2023) los términos de son huasteco y huapango
huasteco comparten un mismo significado. Segun Almazan (2023) “dentro de la zona
Huasteca no existe un término que podamos decir unico y adecuado para hablar de
musica o del baile, sino que utilizan varios términos para referirse a lo mismo. Es decir,
son sindnimos” (p.29). Roman Glemes (2016) en La musica huasteca, ofrece una
oportuna aclaracion respecto a estas dicotomias y posturas tedricas sobre los

términos son y huapango:

La diferencia mas inmediata entre son huasteco y huapango es categorica:
el son huasteco es la musica que se interpreta en un huapango. El
huapango es la fiesta; es el sitio donde se toca son huasteco para que la
gente lo baile, lo cante y lo disfrute. Sin embargo, como sucede con todos
los géneros musicales de América, el nombre del baile se utiliza también
para denominar a la musica y el canto. Por mucho tiempo ha sido indistinto
llamar al son huasteco como huapango. Es mas, se dice son huasteco o
huapango; o son huasteco también Illamado huapango, como si
intentaramos no cometer un error o una imprudencia, como si no
tuviéramos la certeza de estar diciendo lo correcto (p.173).

Sin embargo, Casas y Gluemes (2021) continuan expresando que en las comunidades
rurales se comenzd a establecer otros términos para distinguirlos: el son es
instrumental y el huapango es cantado. De ahi se derivan otras divergencias, como
que el son se danza y el huapango se baila; el son es ritual, ceremonial y el huapango

es festivo o pagano. En estainvestigacion se utilizara el término de son huasteco, como

110



expresion musico-danzaria tipica de la region Huasteca, en correlacion con la musica
instrumental, el canto y el baile, atributos esenciales en la definicion de este amplio

género de estructura lirica abierta (Standford, 1979 y Casas y Guemes, 2021).

3.1.2 Principales caracteristicas musicales

La instrumentacion consta de un violin, jarana huasteca y quinta huapanguera. El
violin utilizado es el clasico de la plantilla de los Stradivarius de la escuela de
Cremona. Sin embargo, en el ambito del son se denomina violin huasteco y se afina
medio tono cromatico (F #, C #, G#, D #) debajo de la afinacion estandar (G, D, A, E).
Su rol en el conjunto es el de llevar las melodias en la introduccion y alterna con la

voz en cada verso, ademas de adornar y florear (Bolafios, 2015).

La jarana huasteca es una guitarra pequefia de cinco 6rdenes cuya afinacion es G,
B, D, F#, Ay aporta los tonos medios a la armonia. Posee once trastes y sus 6rdenes
de cuerdas son simples, de las cuales la segunda y la cuarta son mas gruesas que
las restantes o bien todas iguales. Ademas de su papel armonico, también se utiliza
como instrumento melddico o de punteo, pues logra armonizar los giros de la melodia

ejecutada por el violin o ejecutar el requinteo de la melodia del son (Morenos, 2008).

La voz en el son huasteco adquiere rasgos peculiares que demandan caracteristicas
especiales. El falsete o yodel es el elemento exclusivo del canto en este género
musical, que consiste en una técnica vocal que permite alcanzar notas mas altas que
las del registro normal que se produce con la vibracion de las cuerdas vocales
superiores de la laringe. El que se usa en el son huasteco tradicional es el breve o
corto, para alguna silaba en la mitad de una palabra o hacia el final de un verso

(Echevarria, 2022).

111



El ritmo de este género es vigoroso, fuerte, abarrocado, intenso e impetuoso. Un
elemento ritmico caracteristico es el sincopado, asi como los compases que se
utilizan son de 3/4, 3/8 y 6/8 con la sesquialtera. Estas particularidades causan que
su estructura ritmica sea altamente variable y compleja. Este ritmo dara pauta a la

peculiar forma de interpretacion de los bailarines.

La interpretacion de la melodia y el ritmo varian entre los cantantes y los
instrumentistas, resultando en un rico entramado melddico dentro de la estructura
armonica preestablecida. Para Eloy Zuhiga, el rejuego de melodias es el factor mas
fuerte y preponderante del género, acompafado del virtuosismo del violinista, muestra

de la sensibilidad mesoamericana (comunicacién personal, 15 de julio de 2024).

El hecho de ser una tradicion oral no implica que en la transmision de una generacién
a otra se pierdan o se alteren las melodias, pero especificamente en lo relativo al
sonido, la musica, las melodias y los sones, se demostré que tienden a ser estables.
Es importante considerar la continuidad en la transmision oral en que se busca que
las melodias sean conservadas por los musicos, que no las alteren, que las aprendan
y transmitan de la manera mas cercana a como las interpretaban sus antepasados

(Gottfried, 2010).

Desde el punto de vista arménico, el son esta basado en modelos occidentales:
ténica, dominante, subdominante y las escalas correspondientes. Respecto a este
tema de la armonia, sentencia Bolanos (2015) en La transmision de saberes

musicales: el caso del huapango de la Huasteca:

Hablar de la armonia del son huasteco es aludir al uso de acordes para
acompanar una melodia o parte musical, es decir tocar tres 0 mas sonidos
en forma de intervalos que constituyen una unidad, a partir de una nota base
llamada fundamental, la que determinara si es un acorde mayor o menor,
que durante el son aparecen en varias series que se repiten de forma

112



constante durante la cancién. Estos acordes seran dados por el tono en que
es interpretado la melodia y el canto. Cabe destacar que la mayoria de sones
huastecos se interpretan en la tonalidad de Sol, Re y La Mayor (p.31)

La improvisacion es un rasgo del son huasteco, que ocurre principalmente en el violin
en las secciones de introduccion y entre los versos. Bernal (2008) describe el proceso:
“El violin improvisa siempre dentro de la tonalidad y ritmicamente requiere de mucha
creatividad y un fraseo auténtico de cada ejecutante. Los cantantes improvisan la

melodia la cual varian aunque el texto se repita literalmente”(p.35).

No solamente se improvisa en la cuestidon musical, sino también en la cuestion poética
que es representativa y primordial en esta expresion musical. El creador de versos o
trovador puede componer versos fijos o improvisarlos de acuerdo con el momento y
motivo de la fiesta que se esté celebrando. El numero de repeticiones de las coplas
dota al son huasteco tradicional de gran vitalidad y creatividad que rompe las

interpretaciones rigidas y permite improvisar (Almazan, 2023).

3.1.3 Lirica

Su estructura poética estad basada en coplas y seguidillas, especialmente la sextilla y
la quintilla. En su tesis doctoral, Rivelino (2016), comenta que el son esta constituido
principalmente por coplas que bien pueden ser sueltas o enlazadas, y que estas
pueden estar o no relacionada con otras. Respecto a su aspecto formal, advierte
Sanchez (2002) que “Sin ser estrictos en la caracterizacion de la copla como cuarteta
octosilabica, podemos hallar, entonces, desde coplas de versos pareados hasta
estrofas de diez versos o mas; igualmente, la métrica en ellas puede variar entre

regular e irregular, y la rima puede ser consonante o asonante” (p.110).

En entrevista con el Mtro. Jorge Morenos sobre el tema de la lirica en el son huasteco,

comenta que la copla es sindénimo de la cuarteta y que en este género musical

113



abundan mas las quintillas y sextillas y que en algunos sones las cuartetas
(comunicacion personal, 3 de agosto de 2024). El Dr. Roberto Rivelino asevera en
entrevista que los huapangueros portadores de esta tradicion les llaman versos a las
estrofas, que la copla en si no debe conceptualizarse por el numero de versos, sino
como una estructura que tiene un significado independiente por si mismo. Respecto
a la seguidilla, es una forma poética que contiene las mismas cualidades de una copla,
pero es muy poco usada en el son huasteco (comunicacion personal, 2 de agosto de

2024).

Cuando el verso final de una estrofa sirve de base para formar otra, de manera
sucesiva se le llama verso encadenado o cadena. La métrica de todos los versos, a
excepcion de la quintilla, es octosilabica con rima alterna consonante. Es
precisamente la quintilla la que resalta en la produccion poética como forma
imponente, cuyo antiguo nombre era el de redondilla de cinco versos. Esta formada
por cinco versos octosilabos, que en relacion a la rima tiene sus restricciones: ningun
verso puede quedar libre, no debe de haber tres rimas consecutivas, y los dos ultimos

jamas deben rimar entre si (Guemes, 2016).

En cuanto a la estructura poética en la ejecucién, uno de los integrantes del trio canta
los dos versos de la primera estrofa mientras otro de los musicos sigue el contracanto
de los mismos. El resto de la cuarteta queda a cargo del mismo musico que interpretd
los dos primeros versos. Cada copla o estrofa encierra un pensamiento completo y

bien definido al estilo del romance espafiol (Hernandez Azuara, 2003).

Las letras que conforman el son huasteco abordan diversos temas de la vida en todas
sus dimensiones, “derivando en una identidad cultural, que, por su relacién estrecha

con el territorio, se conforma como parte importante de la identidad regional”

114



(Almazan, 2023, p.31). Los elementos de la naturaleza, la flora y la fauna, la region,
son tematicas abordadas con regularidad en los sones huastecos. El amor, el

desamor, las pasiones, y también a la muerte, las tristezas y otras miserias humanas.

Bernal (2008) asevera en cuanto a la verseria del son huasteco que “hace referencia,
en general, a su geografia, hombrando lugares y a poblaciones concretas. El
contenido de las coplas alude también a cosas mas intimas y propias como son los
sentimientos y valoraciones de si mismo, teniendo como referencia primordial el amor,

la ternura ... aflorando la metafora poética que celebra a la mujer y a la naturaleza”

(p.28).

Por su caracter es festivo, existe la creencia de que sus letras estan compuestas de
puras alegrias e imagenes edulcoradas, pero también abordan los conflictos y
momentos dificiles. Respecto a esta ultima afirmacion, Eloy Zufiga refiere que el son
huasteco “es bien alegre, pero bien triste, pueril pero también profundo, poético pero
grosero, ademas, y contestatario, en fin, puede serlo todo [...]” (comunicacién

personal, 22 de junio de 2024).

Respecto al contenido en las coplas, Almazan (2023) asevera que las letras que
aparecen en un son suelen hacerlo en otro, ya que “la tematica de los sones puede
variar adaptandose al contexto en que se encuentre el versador, ya que otra
caracteristica de los sones huastecos es la improvisacion de versos” (p.28). En este
sentido, Bolafios (2015) afirma que a diferencia de las letras fijas de los huapangos,
en los sones huastecos “se improvisa echando versos y trovando sin seguir una letra
en si, cada intérprete utiliza su creatividad para crear, donde muestran su talento, en

base a algun tema en el momento [...]" (p.22).

115



Rivelino (2016) comenta que gran parte del acervo poético del son huasteco se forma
por un numero incalculable de coplas libres y que estas se pueden repetir de manera
exacta en otras canciones. Por otra parte, expresa: “otro rasgo distintivo de la libertad
de la copla en el son huasteco es que podemos encontrar un trio que canta un mismo
huapango con coplas diferentes. En algunos casos conservan sélo una copla que es
la que remite al son que estan tocando y las demas son coplas libres o bien,

improvisadas” (p.52).

En el repertorio de son huasteco que incluye tematicas que aluden a la naturaleza se
encuentran La acamaya, El tecolote, El zopilote, La viborita, La gallina, El cuervo, El
gallo, El caiman, El tejoncito, El caballo, El guajalote, El cerdito, El perdiguero, La
azucena, La rosa, Las flores, El cielito lindo, La leva, Las conchitas, El tlacuache y El
aguanieve. La cancidon El querreque es paradigmatica dentro del son huasteco, ya
que esta siempre presente dentro del repertorio de este género musical. La palabra
“‘querreque” en su forma conceptual, deriva de un pajaro de plumaje gris, conocido en
otros sitios con el nombre de pajaro carpintero; también se inspira en el sonido de las

aves y pone de manifiesto la fuerza de la naturaleza.

La petenera es una pieza musical que ha sido definida genéricamente como un son
que se interpreta en distintas regiones del pais. En cada una de estas regiones se
encuentra con caracteristicas musicales, interpretaciones e instrumentaciones
propias. La petenera huasteca se caracteriza por tener como figura central a la sirena,

donde sus letras hacen alusion al mar y a los animales marinos (Juarez,2013).

Dentro del repertorio de canciones se encuentran también canciones bajo los titulos
El sombrerito, El fandanguito, La leva, La presumida, El gustito, El rebozo, El

queretano, El huerfanito, Las tres huastecas, El atardecer huasteco, El ranchero

116



potosino, entre otras. Estos sones antoldgicos se ejecutan en fiestas, ceremonias,

velaciones, celebraciones, festivales y en otros espacios.

3.1.4 Exponentes

Existen muchos cultores de este género musical en la Huasteca de manera general.
A continuacién, se expondran los exponentes de la Huasteca Potosina, por ser el
espacio donde se centra la investigacidn, nombrandolos por trios o de manera

individual:

e Trio Los Camperos de Valles

e Trio Al son de Max

e Trio Alegria Xilitlense

e Trio Los Loros

e Trio Las Alondras Huastecas

e Trio Los Caporales

e Trio Miramar

e Trio Imagen Xilitlense

e Trio Halcén en Vuelo

e Trio Radiante Huasteco

e Yeoshua Pérez Tobias

e José Elias Gonzalez Ortiz

e Juan Francisco Brisefio Marquez

117



Otra expresion que se encuentra unida al son huasteco por cuestiones geograficas,
culturales, musicales e instrumentales es el huapango arribefio. Este y el son

huasteco, como dirian sus cultores, “son como primos-hermanos”.

3.2 El huapango arribeno

3.2.1 Génesis y conceptos

Durante el siglo XIX, al ser la Zona Media de San Luis Potosi confluencia de varias
rutas que comunicaban el Altiplano Potosino y el Occidente con el Golfo de México,
llega y se establece el huapango arribefio como variante del son huasteco. El cronista
del municipio de San Ciro de Acosta, Edgardo Govea Padrén, asevera que los
principales exponentes del huapango consideran que Don Eugenio Villanueva
Jiménez (1850-1922) fue quien sentd las bases de la poesia decimal y de esta
expresion tradicional. Govea comenta que Palo Alto, Tapadero, Corral Quemado son
comunidades de este municipio consideradas cunas de esta (comunicacion personal,

8 de julio de 2022).

Para Perea (2005), “Rio Verde se considera la mata del género” (p.23). Sin embargo,
Velazquez (2004) expone que para los poetas y trovadores campesinos de la Sierra

Gorda:

En esta region del centro de México, depositaria de impulsos culturales de
lejana raiz chichimeca, y marcada por el paso de misioneros franciscanos y
dominicos, por gambusinos, militares y mercaderes errantes, hacia finales del
siglo XIX definio en sus formas esenciales lo que actualmente se conoce como
huapango arribefio, uno de los géneros del son mexicano que resguarda con
particular vigor las ancestrales virtudes, y la destreza de los juglares y poetas
comunicantes (p.20).

El término arribefio significa oriundo de tierras altas, de la sierra y se han utilizado
varias denominaciones para referirse a esta expresion tradicional. A este tipo de

musica se le conocio en la Zona Media de San Luis Potosi y la Sierra Gorda bajo el

118



nombre de musica de vara, haciendo alusion a los violinistas que conforman estos
grupos, conocidos como vareros (Rodriguez, 2020). Al respecto, explica Eliazar
Velazquez (2004) que “hasta los afios setenta, las trashumancias de los poetas,
cantadores, guitarreros, trovadores y violinistas ejecutantes de musica de vara, como

entonces se nombraba (la definicion huapango arribefio fue posterior) (p.222).

Al ser la poesia constructo fundamental en esta manifestacion popular, se le conoce
también como Poesia Decimal Campesina, al ser la tradicidn musical y poética mas
importante y original de la Zona Media de San Luis Potosi, el Noreste de Querétaro y
Guanajuato (Chavez, 2010). Velazquez (2012) al referirse al poeta Don Francisco
Berrones, utiliza los términos de Huapango Arribefio y Poesia Decimal Campesina
como la expresion representada por este patriarca. Algunos portadores y habitantes
de las regiones donde se desarrolla esta expresion tradicional la denominan Poesia
Decimal, la cual esta compuesta por la planta de una poesia que consta de cuatro

versos que van de seis a dieciséis silabas cada una (Garcia, 2022).

Formular un concepto de huapango arribefio resulta complejo, por todo lo que implica
desde un punto de vista social y cultural. Para Rodriguez (2020) “es una expresion
popular en la que se conjugan varios elementos como la musica, el baile, la literatura,
la tradicion oral y la fiesta ritual” (p. 21). Mientras que Jiménez (2008) afirma que es
una manifestacion cultural que implica una pluralidad de lenguajes como la palabra,
la musica, el baile y la representacion y para Chavez (2010) es un género musical.
Debido a las variadas expresiones artisticas y culturales que lo conforman, donde la
oralidad y la ritualidad se nutren de reglamentos, dramaturgia, saberes y otras
manifestaciones del patrimonio inmaterial, en esta investigacion se concebira al
huapango arribefio como practica cultural de musica, baile, poesia y de expresiones
orales que le son inherentes.

119



3.2.2 Principales caracteristicas musicales

El conjunto instrumental del huapango arribefio esta conformado por dos violines, una
quinta huapanguera y una vihuela o jarana. Como se mencioné anteriormente, a los
violinistas se les denomina vareros, por lo que el primer vara es quien propone la
melodia, la tonalidad y los sones. El segundo vara cumple la funcién de segunda voz,
e interviene “en la seccidon del Decimal cuando el trovador esta improvisando y se
baja el ritmo de la musica, pues hace un acompanamiento melodico; en ese momento

solo el trovador y él ejecutan su instrumento” (Rodriguez, 2020, p.27).

En la primera parte llamada poesia, los violines reexponen y repiten una y otra vez la
melodia de la planta hasta que el poeta se detenga y recita una décima, momento en
que se detiene el ensamble. En la valona, musica que acompafia la glosa, los violines
realizan interludios entre las décimas y una serie de melodias llamadas remates entre
las décimas glosadas. La tercera sesion es el jarabe o son, que exhibe el trabajo de
los violinistas, donde la primera vara tiene la libertad de escoger cual jarabe o son se

tocara y la segunda vara la sigue (Chavez, 2016).

La jarana y la vihuela han formado parte indistintamente del conjunto arribefio, pues
segun fuentes orales y escritas se utilizaron en determinados periodos histéricos y
zonas geograficas. Segun Don Daniel Gallegos, desde la mitad de la década de 1950
se comenzo a insertar esporadicamente la jarana, en los grupos de huapango en el
estado potosino, pero que en Xichu se introdujo la vihuela. Diaz (2014) considera
importante sefalar que “para acentuar la importancia de la jarana en las musicas de
huapango, que en la actualidad todavia se observan musicos viejos que le nombran
“‘jaranero” al musico que va acompafiando la armonia junto con la quinta, sin

diferenciar si es vihuela o jarana” (p.50). Comenta, ademas, que algunos musicos le

120



llamaban jarana a la vihuela, por lo que aun en ocasiones se utiliza el término sin
distincion.

Tanto la vihuela como la jarana acompanan con el rasgueo cumpliendo una funcién
armonica y su ejecutante canta los versos en el jarabe y el son. En el caso de la
jarana, la afinacion y morfologia es la misma que se utiliza para el son huasteco. En
cuanto a la vihuela, posee cinco cuerdas cuya afinacion es E, B, G, D, A; es de
pequeio tamano y se caracteriza por tener la tapa posterior convexa. En el huapango
arribefio se utiliza para redoblar los azotes de la quinta huapanguera, para equilibrar

el sonido oscuro de este instrumento y reforzar la armonia (Diaz, 2014).

Musicalmente, el huapango arribefio presenta varias estructuras que conforman un
tejido lirico-sonoro con determinadas funciones y propositos, articulados por el
contexto en que se desarrollan. Las tres partes que conforman la pieza arribefa
prototipica (poesia, decimal-valona y jarabe o son), la topada (saludos, fundamento,
bravata y despedida) y las velaciones o camarines (actuaciones poético-musicales en

contextos religiosos), componen toda una compleja arquitectura musical.

En la primera parte de la pieza arribefia se presenta una base musical sin llegar a
dibujarse una melodia definible pues la voz del poeta es salmodiada o declamada. En
el decimal-valona “la musica con que se cantan las décimas de todas las valonas es
la misma, para cada uno de los tonos, es decir que hay una melodia para La, otra
para Sol, etc.; el ritmo es lento, muy apropiado para la improvisacién” (Chavez, 2010,

p.43).

Respecto a la denominacion de valona para referirse a la musica, Neftali Diaz Rivera
(2014) la define como “un interludio melddico que realizan los violines acomparfiados

por la quinta y la vihuela o jarana que tiene lugar dentro del decimal entre décima y

121



décima, el cual se utiliza como enlace para que el trovador improvise su verso. Tiene
una seccién introductoria variable melédicamente y la segunda que es invariable, la
cual marca el final de la valona. Al acto de ejecutar la valona se le denomina valoneo”
(p-123). Este acompanamiento musical baja el ritmo con respecto a la poesia y esto

le ayuda al trovador, pues le da tiempo para crear sus composiciones improvisadas.

El son es la parte musical en compas de 6/8 que generalmente va al final del decimal
y que consta de una introduccion de violines a manera de ostinato seguida por una
melodia que en su repeticion va acompafnada de un verso de acuerdo con el nombre
del son. Puede ser una “rosita”, un “pajarito”, una “presumida”, entre otros. El jarabe,
consta de un ostinato o un motivo que se repite a piacere en 6/8 el cual es seguido
por una interseccion mas apacible, aunque con el mismo tempo, de una melodia
especifica de acuerdo con el jarabe del que se trate, para finalizar con un remate a
manera de ostinato que se distingue de la parte anterior por su caracter vivo donde
los bailadores nuevamente hacen alarde de sus cualidades dancisticas. Esta tercera
parte es finalizada por una terminacion, denominada como tal, la cual es
meldodicamente compartida cuando en lugar del jarabe se ejecuta un son a criterio del

varero (Diaz, 2014).

La topada es una fiesta analoga a otras modalidades de controversia, donde se
enfrentan dos poetas con sus respectivos conjuntos donde suben a un espacio
llamado tapanco o tablado, el cual consiste en dos bancas de madera, colocadas una
frente a la otra, cada una a dos metros de altura aproximadamente. Es regida por una
estructura dialégica, que implica un proceso gradual de enfrentamiento mediante la
palabra, acompafado por la musica y el baile (Jiménez, 2008). En cada fase de la
Topada se encuentran las tres partes constitutivas de la pieza arribefia. En cuanto a

la armonia que se utiliza, el cantador Juvenal Casas menciona que tiempos atras el

122



desarrollo se daba por escala “es decir, que iniciaban de Do Mayor y los tonos
siguientes obedecian a esta escala mayor natural” (Diaz, 2014, p.69). Para los
musicos actuales, las tonalidades mas frecuentes son Sol Mayor, Re Mayor y La

Mayor.

En las velaciones o camarines, se acompafna la poesia decimal con los mismos
instrumentos musicales, donde todos suenan al mismo tiempo, incluyendo el canto.
Los violines y la voz interpretan la misma melodia, mientras que la huapanguera y la
vihuela fungen como apoyo arménico. Nava (1992) comenta que “al culminar la o las
cuartetas el trovador deja de cantar mientras los instrumentos continuan tocando la
misma linea melddica que interpretaron en la planta, a esta seccidn musicos y
trovadores dan el nombre de tonada” (p.361). Musicalmente esta seccion compone
un ostinato, una figura ritmico-melddica que llega a repetirse de diez a quince veces
entre cada una de las estrofas. Después de las secciones de poesia y decimal, le
sigue un momento de silencio y se elige una de las siguientes piezas: vals, chotis,
polka, paso doble, corrida, las cuales se componen de una a cuatro frases siguiendo

los principios de la armonia tonal. (Gutiérrez, 2023).

3.2.3 Lirica

La poesia decimal, junto con su conglomerado de estructuras, reglas vy
particularidades conforman toda una pléyade de lirismo y literatura genuina. La
estructura musical se encuentra supeditada a las décimas (estrofa octosilabica de
diez lineas, conrima A BB AA C C D D C) y valonas, con sus respectivas glosas y

plantas, donde la improvisacién y la memoria son los componentes fundamentales.

La poesia de la primera seccién de las piezas arribefias es siempre memorizada,

cantando la redondilla en una medida de tiempo asimétrica. Al respecto, Perea (2005)

123



sostiene que esta poesia se declama sin musica, solo el estribillo se canta después
de las estrofas, las cuales pueden ser de cuatro o seis versos. Acerca de esta primera
parte, Socorro Perea afiade que esta poesia consiste en una glosa de linea, en la cual
“se canta sola la cuarteta inicial y se recitan las décimas glosadoras” (p.30). En la
segunda parte o seccion de la pieza arribefia, después de cantar la seccion de la
redondilla de la poesia por ultima vez, el poeta comienza a acercarse a la forma
esquematica de las décimas improvisadas, “cuyo componente lirico es el llamado

decimal, mientras su estructura musical se conoce como valona” (Chavez, 2010,

p.15).

Vicente T. Mendoza (1947) define la valona como el acto de glosar sobre una base
de cuarteto con cuatro décimas correspondientes, de manera que el verso final de la
primera décima hace espejo con el primer verso de la base de cuarteto, el verso final
de la segunda décima hace espejo con la segunda, y asi sucesivamente. El decimal
esta compuesto por una glosa de cuarteta en la cual se improvisan tanto la cuarteta
inicial como las décimas glosadoras (Perea, 2005). Al contrario de la poesia, la planta
es cantada una sola vez al principio de esta seccidén y nunca se repite. En la tercera
parte, cuando en vez de un jarabe se hace un son, se cantan sextillas conformadas

por versos octosilabos.

La improvisacion y la memorizacion son elementos primordiales en todas las
estructuras que comprenden el huapango arribefio. Ante una presentacion, el trovador
escoge de su repertorio, que puede estar escrito en un cuaderno o solamente en la
memoria del decimista, las poesias mas adecuadas para la ocasion, tomando en
cuenta el motivo de la fiesta. También puede escribir una poesia especialmente para

una determinada ocasion, pero debe memorizarla (Molina, 2010).

124



En el texto La improvisacion en el huapango arribefio: temas y estructura de la topada,
su autor Marco Antonio Molina (2010) acota que las divisiones de seccién también
tienen una utilidad en el ejercicio improvisatorio, pues: “facilitan que el poeta se pueda
concentrar en un solo tema, con lo que la improvisacion esta dirigida hacia un aspecto
de la fiesta: en la primera parte, los asistentes, las circunstancias de la fiesta, el tema
que los reune; en la segunda parte, el desarrollo de la controversia, o que en la region
se llama bravata o aporreon, y en la ultima, el trovador se despide del publico y de su

contrincante” (p.201).

La improvisacion se basa en recursos formales y también con igual importancia en el
desarrollo de ciertos temas. Ambos, recursos y temas, son parte del acervo con el
que cuenta el trovador para ejecutar la improvisacion, adaptandose a las

circunstancias alrededor del acto improvisatorio.

La memorizacién y la improvisacion coadyuvan a conformar el repertorio que se lleva
a cabo en bodas, encuentros de poetas, bautizos, fiestas ejidales y ferias, exequias,
fiestas patronales (Gutiérrez, 2023). En cuanto al repertorio de poesias, decimales y
valonas, se puede afirmar que es un asunto polémico y controversial, pues, aunque
existe un repertorio comun que es fruto de la creacion de los trovadores, median

cuestiones de derecho de autor reclamadas por estos.

En entrevista con el poeta Luis Guillermo Martinez sobre la tematica en cuestion,
refiere éste que muchos autores se muestran celosos respecto a que sus
composiciones se conviertan en dominio popular. Incluso, en relacién con el repertorio
de sones, jarabes y piezas como minuetes, valses, chotis, pasodobles, polkas,
comenta Martinez que también ocurre en algunos casos el mismo fendmeno de

propiedad intelectual (comunicacion personal, 26 de agosto de 2024).

125



El repertorio de poesias, décima y valonas no tiene titulo como tal, sino que se
nombran del mismo modo que la primera planta del verso. De las tantas creaciones
del trovador Elias Chessani se encuentran A San Luis se les quiere invitar, Homenaje
al Negro Marcelino, Qué bonito es nuestro México, Sobre la historia del huapango
arriberio, Sobre la fundacion de Jalpan de Serra, Querétaro. Don Guillermo Velazquez
y los Leones de la Sierra de Xichu devienen pilares de esta practica cultural, entre sus
multiples composiciones estan Serrano de corazén, Saludo y pinto mi raya, Brota mi
canto y se ufana, Viva el huapango, jQue se alegre el corazon!, entre muchas otras.
Del trovador Angel Gonzalez destacan Los poetas de nuestra regién y El Huapango
es tradicion, las cuales constituyen un acercamiento a esta expresiéon musical. Las
tematicas estan supeditadas a las ocasiones, motivos y espacios festivos y religiosos

donde se ejecutan.
3.2.4 Exponentes

En la Zona Media de San Luis Potosi, en la Sierra Gorda de Querétaro y en la capital
de San Luis Potosi se identificaron varios cultores de esta practica cultural. Aparecen
nombrados de manera individual desde su condicién de trovadores o poetas y con el

nombre de sus conjuntos.
e Elias Chessaniy sus Huapangueros de Rio Verde
e Romualdo Castillo
e Antonio Escalante
e Cornelio Villanueva
e Luis Guillermo Martinez

e Lupe Reyes

126



e Ismael Orduna

e Miguel Gonzalez

e Pedro Ruiz

e Tali Diazy sus Diaz del Real

e TonoJiménez

e Tranquilino Méndez

e Fidel Cruz

e Tobias Hernandez

e Mario Aguilar

e Panfilo Oviedo

e Natividad Flores

e Secundino Rivera Camacho

La region, el repertorio, la lirica y la instrumentacién devienen elementos en comun
del son huasteco y el huapango arribeno. En San Luis Potosi, ambas expresiones
tienen lugar (Huasteca y Zona Media), incluso en ciertas porciones del territorio
confluyen, como por ejemplo en Querétaro, donde se une la Huasteca y la Sierra
Gorda. Ambas expresiones comparten repertorio, pues en la seccién de sones de la
pieza arribena utilizan pajarillos, rositas, presumidas que provienen originalmente del

son huasteco, pero que a su vez los cultores del arribefio adaptan y modifican.

En la lirica, se utilizan las quintillas y sextillas, pero se desarrollan con diferentes

matices en el huapango arribefio, que se caracteriza por el uso de las glosas en

127



décimas como estructura principal. Segun Hernandez (2003), anteriormente en el son
huasteco se empleaban los trovos y las décimas, pero se sustituyd por las cuartetas
y las otras formas estréficas posteriormente. En ambas expresiones se improvisan los
versos. El disefio musical presenta diferentes caracteristicas formales, expresivas y
sonoras. En cuanto a la instrumentacion, utilizan violines y jaranas indistintamente,
pero la quinta huapanguera deviene el eje central que los une, la cual cumple roles

semejantes y diferentes.

3.3 La quinta huapanguera: su rol en el son huasteco y el huapango arribeio

La Huasteca se destaca por ser el centro principal de instrumentos musicales
huastecos utilizados en el huapango, especialmente municipios como Matlapa y
Tamazunchale. En otras regiones de San Luis Potosi como Villa de Zaragoza,
Armadillo de los Infante y Rio Verde también existen espacios de lauderia, al igual

que en municipios de la Sierra Gorda de Querétaro y Guanajuato.

La region influye en la construccidn de la quinta huapanguera, ya que la obtencion de
materiales depende de las condiciones naturales y climaticas de cada lugar. En la
Huasteca se utiliza el cedro y el palo escrito, en la Zona Media el ébano y en las zonas
de Querétaro (Jalpan, Landa de Matamoros) y Guanajuato (San Luis de la Paz, Xichu,
Dolores Hidalgo) se destaca el uso del mezquite y el oyamé, para la fabricacion de
cada una de las partes que constituyen el instrumento musical. La densidad y otras
caracteristicas de estas maderas determinan su uso en las distintas estructuras

internas y disefios externos de la huapanguera.

Tiempo atras las quintas destinadas al son huasteco tenian sus diferencias con las
del huapango arribefio, pues las de esta ultima tenian un sonido mas agudo y eran

mas grandes. Actualmente ya se ha homogeneizado su construccion para ambos

128



geéneros, condicionado también por la incorporacion de las pastillas o microfonos a la
huapanguera y la ecualizacién de su sonido a través de estos transductores (Luis

Maximiliano, comunicacion personal, 16 de octubre de 2024). (Anexo 10).

Respecto a las técnicas de construccion, varian en dependencia del laudero que las
fabrique, condicionados por los recursos con los cuales dispongan y los métodos de
aprendizaje que hayan adquirido (Ruy Alonso, comunicacion personal, 5 de agosto
de 2024). En la comunidad de Texquitote, el gremio de lauderos ha forjado una
manera especifica de construir la huapanguera, que se ha extendido a otras
comunidades de la Huasteca. Sin embargo, en otras regiones se siguen los patrones
de la guitarreria espafnola para ello, por lo que los estilos constructivos de este

instrumento musical son heterogéneos.

Asi como existen semejanzas y diferencias en ambas expresiones tradicionales, la
quinta huapanguera cumple en ellos determinados roles etnorganoldgicos, los cuales
incluyen usos, funciones, significados y simbolismos sociomusicales. Para ello, se
entrevistaron a intérpretes de este instrumento musical de diferentes edades,
formacion y lugares de procedencia que fungieron como fuentes orales. Ademas, se

consultaron fuentes bibliograficas concernientes a la tematica en cuestion.

La técnica para adoptar en un instrumento musical establece las formas de ejecutarlo.
En cuanto a la técnica de mano derecha de la quinta huapanguera, cuando esta se
encuentra relajada, se produce una curvatura natural que se acentua para colocar la
mano de “cochinito”, término usado en el ambito del huapango (Anexo 11). A esta
manera de adoptar la mano derecha, Yeshoua Pérez la denomina “hacer patos”, pues
alega que los huapangueros la llaman asi, ya que el objetivo es que la mano quede

adecuada para hacer el apagado de las cuerdas (comunicacion personal 19

129



de agosto de 2024). Ezequiel Olvera acota que es importante asumir una posicion
cdmoda para la ejecucion y que siempre se utiliza el tali, que es la correa o cinturon
colocado en el torso del cual se cuelga el instrumento (comunicacién personal, 20 de

agosto de 2024).

La mano derecha, es la que lleva a cabo los rasgueos 0 manicos, que consisten en
patrones ritmicos marcados por acentos y movimientos heterogéneos. Valente
Medina comenta en entrevista realizada en Xilitla que en el son huasteco los manicos
varian por la cuestion de la region, y que cada intérprete lo adapta, apropiandose de
diferentes maneras de estos. Expone ademas que los manicos estan determinados
por la velocidad, y que “el de San Luis es mas acelerado” (comunicacion personal, 9

de noviembre de 2023).

Yeoshua Pérez coindice en la opinion de la heterogeneidad de manicos, sobre todos
los que estan a contratiempo. Senala que el que se utiliza de forma particular es uno
que consiste en un golpe hacia abajo, después hacia arriba con el pulgar, hacia abajo
otra vez y el azote. Comenta que en cada pueblo hay diferentes maneras de hacer
los manicos y que se encuentran condicionados también por el repertorio
(comunicacion personal, 19 de agosto de 2024). El azote es otro movimiento de la
mano derecha, que es un sonido seco que se produce cuando los dedos se atoran en
las cuerdas para evitar que el sonido se prolongue (Gerardo Orta, comunicacion

personal, 3 de agosto de 2024).

En el libro La petenera: son huasteco de Jesus Echevarria Roman (2000) se muestran
las figuraciones ritmicas y los tipos de manicos que se emplean como son el abierto
o floreado, el recto y el azote o detenido. Gliemes (2016) los describe y resume de la

siguiente manera: en la quinta, se pueden encontrar las siguientes técnicas (adornos)

130



en su ejecucion, llamados manicos como “azote, golpe hacia abajo donde se dejan
caer los juntos ensordeciendo el sonido de las cuerdas; floreo, movimiento (hacia
arriba y hacia abajo) rapido y repetido de la mano sobre las cuerdas; torbellino o
burbujeo, movimiento de la mano casi igual al floreo” (p.185). El maestro Gerardo
Orta ha definido y graficado los movimientos del acompafamiento que realiza la mano

derecha en la quinta huapanguera:

El acentuado es a contratiempo, donde los Tiempos 1 y 4 (Azotes) deben ser sonidos
“secos” de leve volumen (intensidad de fuerza nula) y los Tiempos 2, 3, 5y 6 (Acentos)
deben ser sonidos “sonoros” de mayor volumen (sonido firme). En cuanto al manico,
existen tres niveles: sencillo, medio y completo. La pegada se refiere a la calidad en
el rasgueo de las cuerdas, para producir el sonido exacto del son huasteco. (Anexo

12).

Con la mano derecha se realiza también el pespunteo, que consiste en una serie de
notas musicales sueltas que componen una melodia. Se emplean en cualquier
momento de la pieza, pero existen partes donde es mas comun y tradicional
emplearla. Algunos pespunteos ya estan establecidos en determinados sones, en su
mayoria se utilizan como contracantos de la melodia principal y en ocasiones imitan
dicha melodia que ejecuta el violin. Los pespunteos también se pueden improvisar,
tomando la armonia y la melodia como referencia para ello (Yeshoua Pérez,
comunicacion personal, 19 de agosto de 2024). En el Método Pespunteo de quinta
huapanguera, su autor David Flores ofrece varios ejemplos de pespunteos escritos

en pentagrama (Anexo 13).

Ademas de los manicos y los pespunteos, se utiliza el bajeo, término que se asocia

al pespunteo, ya que varios investigadores le denominan pespunteo de bajeos. Sin

131



embargo, el trio de huapango incorpora en su repertorio géneros musicales como
cumbias, corridos, valses y polkas, en los cuales se utilizan bajeos como una serie de
notas del registro grave que marcan la base ritmica-armoénica. Es asi como se puede
considerar un instrumento multifuncional al realizar todas las funciones melédicas y
ritmicas de los instrumentos de cuerdas pulsadas. En cada una de estas funciones y
técnicas de mano derecha, la mayoria de los quinteros o guitarreros (denominacion
para referirse a los ejecutantes de la quinta huapanguera) usan la ufia en su dedo
pulgar, cuyo objetivo es aumentar el nivel del sonido y protegerse los dedos (Anexo

14),

El ejecutante de la quinta huapanguera es quien brinda el equilibrio a las notas
producidas por el violin y la jarana, por lo que ademas de las habilidades que debe
poseer con la mano derecha, es necesario dominar pisadas, acordes, tonalidades y

posiciones con la mano izquierda (Castillo, 2011).

La posicibn que asume la mano izquierda es abierta, con la cual se utilizan
generalmente los cuatro dedos (indice, medio, anular y mefique) y el pulgar que se
coloca detras del mastil o brazo de la huapanguera y en algunas ocasiones se usa
como auxiliar para ciertos acordes. La barra o ceja, técnica que consiste en colocar el
dedo indice de manera horizontal sobre las cuerdas, es muy comun en cordéfonos

pulsados y por ende también en la huapanguera, especialmente en acordes mayores.

Los acordes mayores que mas se utilizan son Do Mayor (C), Re Mayor (D) y Sol Mayor
(G); que fungen como tonalidades o tonos cuyas progresiones armoénicas estan
definidas regularmente por Ténica (I grado), Subdominante (IV) y Dominante (V). Las
tonalidades menores mas comunes son mi menor (Em), sol menor (Gm) y re menor

(Dm); que comprenden mas variaciones desde el punto de vista arménico. En

132



tonalidades mayores se encuentra El Querreque, El perdiguero, El caballito, La
Huasanga, El aguanieves, entre otros; mientras que La Petenera, La rosa, La
malaguena, La orquidea, El son del gallo estan en tonos menores. Existen algunos
huapangos y sones como E/ Fandanguito y El rebozo que cambian de tonalidades
mayores a menores Y viceversa; y otros como es el caso de El llorar que cambia de
un tono mayor a otro mayor (Do Mayor a Sol Mayor). (Yeshoua Pérez, comunicacién

personal, 22 de agosto de 2024).

La quinta huapanguera tiene un vinculo directo con la sociedad, pues es precisamente
ésta la que le otorga su valor. Sus funciones sociales son festivas y religiosas, ya que
sus usos estan condicionados por las fiestas, celebraciones, velaciones donde se
solicita el son huasteco. Se destaca la celebracion del Xantolo por el Dia de Muertos
en la Huasteca, dentro de la cual el son huasteco participa como parte de las practicas
culturales que alli se llevan a cabo. De esta manera, se establece una relacion entre
su funcion y su construccion. Al respecto, Hernandez Vaca (2010) en Son huasteco,
son de costumbre. Etnolauderia del son a lo humano y a lo divino en Texquitote, San

Luis Potosi afirma:

La quinta y la jarana construidas para los sones huastecos, con fines festivos
o ceremoniales, no pueden ser homogenizadas en su estética; cada una, en
funcién del uso social, tiene su propia estética y su contexto de produccion.
Asi, no es lo mismo construir una quinta y una jarana para el son de costumbre
—austeras en su ornamentacion y que corresponden a un cierto contexto y a
una estética regional o local—, que construir una quinta y una jarana para uno
de los populares trios de huapango, cuya estética responde a otros contextos,
que remiten a las guitarras sextas de Paracho, Michoacan (p.244).

Los significados de los instrumentos musicales se basan en aspectos historicos,
sociales y culturales que han determinado su devenir y trascendencia en el tiempo.
Ademas, estan condicionados por emociones y sentimientos que surgen en sus

portadores hacia ellos. En entrevistas a cultores de la huapanguera, refirieron que

133



este instrumento musical significa amor, camaraderia, alegria, fuerza, consuelo,
cohesion. Los simbolos de la quinta hacen referencia a los aspectos representativos
e identitarios establecidos por una estrecha relacidén entre la regién y la musica del
son. El campo y la naturaleza devienen los simbolos principales de los instrumentos
gque componen el son huasteco, pues se han convertido en elementos que identifican

a esta musica juntamente con la huapanguera.

Para el huapango arribefio se utiliza la misma técnica de mano derecha e izquierda
para su ejecucion. En cada seccidn de la prototipica pieza arribefia el ejecutante de
quinta huapanguera realiza diferentes manicos. La poesia se encuentra en compas
ternario de 6/8, por lo que el ritmo se basa en figuras ritmicas llamadas corcheas;
mientras que en la valona el compas cambia a binario (2/4) pero siguiendo el patron

ritmico de las corcheas (Anexo 15).

En esta practica cultural se le denomina marcante a lo que en el son huasteco se le
llama azote. Los remates (adornos que forman parte de los manicos) son
determinados por los vareros, los cuales debe realizar también el vihuelero y en el
caso del guitarrero esta ejecucion es opcional (Luis Guillermo Martinez, comunicacién
personal, 12 de octubre de 2024). En la musica de camarin o de velaciones, vertiente
religiosa del huapango arribefio, se interpretan otros géneros como valses, chotis,

polkas, en los cuales la huapanguera hace la funcién de bajeo.

Las cuestiones armonicas estan marcadas por determinados codigos que devienen
productos de la ritualidad y los reglamentos tipicos de esta tradicion. Segun el trovador
Luis Guillermo Martinez, el reglamento indica el uso de tres tonalidades supeditadas

a ciertos momentos del dia. En la tarde, se debe tocar el Sol Mayor, en

134



la noche en Re Mayor y en la mafiana a La Mayor (comunicacion personal, 12 de

octubre de 2024). Al respecto Diaz (2014) afirma que:

Por ejemplo, en un Camarin: si el evento empieza al anochecer, a partir de
esa hora y aproximadamente hasta las doce de la noche o una de la
madrugada todo el desarrollo musical tendra el centro tonal en Re mayor, es
decir, todo lo que se interprete y ejecute tendra que ser en esa tonalidad. A
partir de esa hora, este sonido (como anteriormente se le nombraba a la
tonalidad) se cambia a La mayor, generalmente entre cada intervencion se
toca una poesia con su decimal y luego una o dos partes instrumentales, por
ejemplo, una pieza, un vals, una polka, una marcha, entre otras. Luego de
esto, el poeta continuara su ejercicio musical en ese tono (como
generalmente se le nombra a la tonalidad), y de igual manera, el desarrollo
musical girara en el centro tonal de La mayor. Hacia las tres o cuatro de la
madrugada se cambiara a Sol mayor para amanecer tocando en ese tono y
terminar el compromiso (p.69).

Al constituir la poesia el eje principal de esta expresion cultural, el uso y funciones de
la quinta huapanguera se trasladan a una esfera menos protagonista desde el punto
de vista musical, pues a su vez el ejecutante de este instrumento (trovador) es la
figura mas importante dentro de la manifestacion (Natividad Flores, comunicacion
personal, 15 de octubre de 2024). Sin embargo, para el poeta Secundino Rivera, el
trovador debe tener un alto dominio de la huapanguera, pues requiere destreza

técnica (comunicacion personal, 17 de octubre de 2024).

Por otra parte, dentro de la tradicién existen trovadores que gozan de bella voz para
cantar las poesias, pero carecen de una ejecucion satisfactoria en la quinta y de igual
forma algunos que son buenos para ejecutar la guitarra carecen de verseria que les
permita destacarse como poetas. De esta manera se observa la heterogeneidad de
criterios y percepciones relacionados con el rol del trovador y de la quinta

huapanguera.

Al igual que en el son huasteco, sus funciones sociales y usos se asocian a fiestas,
bautizos, bodas, aniversarios de ejidos, velaciones, fiestas patronales. A estos

135



contextos se afiaden las topadas, tipicas y representativas del huapango arribefio. En
ellas, la quinta huapanguera es el medio con el cual el trovador protagoniza las piezas
arribefias en el huapango, camarin y topadas, por lo que deviene eje central en una

posicion de liderazgo.

Sus significados comprenden la poesia, el compaferismo, la denuncia social. En
cuanto a los simbolos se encuentra el orgullo serrano, la migracion, la libertad, temas
recurrentes en la musica de esta expresion tradicional. Por tanto, la quinta
huapanguera se apropia de cada uno de estos significados y simbolos a través de las

manos Yy voces de cada trovador que la ejecuta.

A continuacion, se presentan las semejanzas y diferencias del rol de la quinta

huapanguera en ambas expresiones tradicionales expuestas a manera de sintesis:

Usos y funciones musicales
Son huasteco Huapango arribeio
Manicos Azote Marcante
Pespunteo Rasgueo
Rasgueo Bajeo
Bajeo
Armonia Acordes Mayores Yy | Uso mas frecuente de acordes
menores Mayores
Ritmo ternario ternario/binario

136



Usos y funciones sociales

Son huasteco

Huapango arribefio

Funciones Festivas y religiosas Festivas y religiosas

Usos fiestas, bautizos, | fiestas, bautizos, bodas,
bodas, aniversarios de | aniversarios de ejidos,
ejidos, velaciones velaciones, topadas

Significados amor, camaraderia, | la poesia, el comparferismo, la
alegria, consuelo, | denuncia social.
cohesién

Simbolos El campo Yy la | el orgullo serrano, la migracion,
naturaleza la libertad

Como se ha expuesto en todo el apartado capitular, en el son huasteco la quinta
cumple un papel protagonista que se cristaliza en sus funciones musicales, mientras
que generalmente su protagonismo en el huapango arribefio se direcciona mas hacia
la figura de su ejecutante y no tanto desde los aspectos musicales. Sus funciones y
usos sociales son semejantes, determinados por los contextos donde se desarrollan,
los cuales son similares. Sus simbolos y significados comprenden una mixtura de
elementos condicionados por las caracteristicas propias de los espacios donde se
gestan y por los procesos de identidad por los que atraviesa. La suma de todos estos

aspectos comprende el rol de este instrumento musical, el cual es primordial para

comprender el propdsito del son huasteco y el huapango arribefio.

137



CAPITULO 4: Documentacién etnorganolégica de la quinta huapanguera

En aras de salvaguardar la memoria documental de la quinta huapanguera y como
parte de la propuesta tedrica metodoldgica de la Etnorganologia presentada en el
primer capitulo, la ultima seccion de esta investigacion se dedicara a compilar
documentos relativos a la gestion y difusion de la quinta huapanguera. Para ello, se
seleccionaron dos tipologias documentales porque se consideraron necesarias para
su preservacion como parte del patrimonio musical de las regiones donde se

desarrolla el son huasteco y el huapango arribefio.
4.1 Documento relativos a su difusién

La documentacion deviene elemento integrador para aglutinar todos los aspectos que
componen la musica y sus predios; por lo que dicha manifestacion precisa “del apoyo
del documento para perdurar en el tiempo” (Carralero, 2015, p.157). Tanto registrar
como documentar son acciones necesarias para la preservacion de instrumentos
musicales en todos sus contextos, cuyos objetivos no solo se encaminan hacia el
ambito profesional, sino que también se dirigen a sensibilizar a la sociedad en su

conjunto.

Documentar constituye una medida de salvaguardia de bienes y manifestaciones
establecidas por las convenciones internaciones sobre el patrimonio cultural material
e inmaterial. En el afio 2011, el Gobierno del Estado de San Luis Potosi declar6 al
huapango como Patrimonio Cultural Inmaterial, al constituir una “expresion cultural
excepcional caracteristica de la region Huasteca, en la que el canto es acompafnado
de baile y musica tocado con violin, jarana y huapanguera” (Secretaria General de
Gobierno, 2011, p.3). Asimismo, en el afno 2014 el Estado de Querétaro encabezo la

declaratoria de Musica de la Huasteca y Sierra Gorda Queretana como Patrimonio

138



Cultural Intangible, protagonizados por las expresiones musicales del son huasteco y
el huapango arribefio, siendo este ultimo “baile que se puede interpretar mediante
musica, por violin, guitarra huapanguera y una jarana o vihuela” (Secretaria de

Gobierno, 2014, p.12).

La difusion forma parte de las funciones que comprenden la gestién del patrimonio
cultural, constituye una medida de salvaguardia del patrimonio inmaterial y, a su vez,
también deviene tipologia documental etnorganoldgica. La difusién opera e influye
directamente en la sociedad, puesto que acerca el instrumento sonoro a esta

mediante la utilizacion de varias vias y recursos (Bencomo, 2021).

Melo (2013) expresa sobre la relevancia del documento musical y su difusion:

[...] el documento musical se concibe como uno de los fundamentos y
fuente para reconocer y valorar las expresiones musicales y las
comunidades de las cuales emanan [...] es entonces necesario que
existan procesos de difusién de la documentacién musical y del patrimonio
musical mismo, para que las comunidades externas conozcan y entiendan
el significado y el valor que tiene para quienes las produjeron (pp. 85).

La musicéloga cubana Miriam Escudero en el articulo Documenta Musicae (2016),
establece como ejemplos de estos documentos a la prensa periddica escrita que
contiene criticas y anuncios de presentaciones musicales, carteles y programas. Los
documentos relativos a la difusidén de la quinta huapanguera que se describiran a
continuaciéon seran carteles de festivales, programas y los encaminados a los

procesos de trasmision-ensefianza.

El Festival de la Huasteca es un espacio que promueve y difunde la diversidad de
expresiones culturales de esta milenaria region cultural, donde también se presentan
los resultados de los proyectos apoyados por el Programa de Estimulos a la Creacién
Cultural Huasteca. Este es un festival multidisciplinario que reune a mas de 400

participantes de los seis estados que integran la Huasteca.

139



El primero de estos festivales se realizé en el afio 1996 en Ciudad Valles, San Luis
Potosi, celebrandose anualmente hasta la actualidad, siendo el ultimo realizado en
Tampico, Tamaulipas, en el afio 2024 en su edicion XXVII (imagen 1 de anexo 16).
En estos festivales, el son huasteco deviene constructo fundamental en las
representaciones culturales de la region, ya que engloba la esencia e identidad
huasteca en cada nota musical. Ademas, es el espacio propicio para la promocion y
difusién de esta expresidn musico-danzaria y epicentro para la confluencia de los

exponentes de esta (imagen 2 del anexo 16).

Ademas de los festivales, en los distintos estados que integran la Huasteca se llevan
a cabo fiestas, concursos y encuentros de son huasteco (imagen 3 del anexo 16).
Cada uno de estos eventos, con sus particularidades, tienen el proposito de promover
y articular los procesos que comprenden el baile y la musica. En ellos, se realizan
conexiones e intercambios entre los trios, lo que propicia el crecimiento de saberes y

la visibilidad de la expresion tradicional.

La ensefianza del huapango es fundamental para garantizar su continuidad y legado
en el tiempo. Rodriguez y Barcel6 (2009) aseveran que la praxis de la pedagogia
musical deviene en dialécticas como “[...] la relacién existente entre el arte musical y
su ensefanza, el balance adecuado entre la adquisicién de la técnica, el nivel cultural
y la espiritualidad del intérprete y la necesidad de conocer con mayor profundidad

nuestra musica” (p.22).

Los procesos de transmision del son huasteco se llevan a cabo a través de cursos y
talleres en instituciones como casas de cultura y otros centros que promueven el
desarrollo de esta musica. En Xilitla se encuentra el Instituto Xilitlense de Bellas Artes,

en el cual se imparten clases de interpretacion del son huasteco. En la zona centro

140



de San Luis Potosi se ubica la Academia de Musica Meine Musik en la cual el Mtro.
Gerardo Orta ha dedicado parte de su trabajo a la academizacién del huapango al
trasladar los codigos musicales a partituras y documentos de musica anotada (imagen
4 de Anexo 16). El maestro Jorge Morenos, exponente de esta expresion tradicional,
ha impartido cursos y talleres en varias regiones del pais, por lo que es un exponente

en la ensefianza del son huasteco a nivel nacional (imagen 5 de Anexo 16).

Al huapango arribefo también se le han dedicado festivales y otros eventos cuyo
objetivo es promover esta practica cultural. El festival de Huapango Arribefio y de la
Cultura de la Sierra Gorda es una fiesta anual que se lleva a cabo en Xichu,
Guanajuato los ultimos dias de diciembre y hasta el 1ro de enero, que cuenta con
mas de 40 ediciones (imagen 6 de Anexo 16). Este festival incluye talleres para nifios
y jovenes sobre musica y arte, foros de didlogos entre huapangueros locales y
repentistas foraneos, presentaciones de artistas invitados y la topada del 31 de

diciembre que caracteriza a este evento (Rodriguez, 2019).

En San Ciro de Acosta, se realiz6 el Primer Festival de Huapango Arribefio en julio
del 2022 con el objetivo de reconocer la labor de los poetas fallecidos y a los
actualmente activos, asi como la de los paisanos migrantes que apoyan la realizacion
de este evento. En el 2023 y 2024 se llevaron a cabo las dos ediciones subsiguientes,
en las cuales participaron también exponentes destacados del huapango arribefio con

diversas presentaciones en la plaza principal del municipio (imagen 7 anexo 16).

En el estado de Querétaro, por ser una region donde se recrean tanto el son huasteco
como el huapango arribefio, se realizan varios eventos dedicados a los mismos.
Ejemplos de ellos son el Festival de Ahuacatlan de Guadalupe en Pinal de Amoles,

como homenaje a la rica cultura musical de la Sierra Gorda y la Huasteca, el Festival

141



de Huapango en Penamiller y el Concurso de Baile de Huapango Huasteco en San
Joaquin. En el centro de San Luis Potosi, el trovador Elias Chessani ha realizado una
amplia labor de difusién de ambas vertientes del huapango a través de largos anos,
que incluye la fundacién de la Escuela de Décimas y Valonas de Rio Verde, el Festival
Nacional del Son en San Luis Potosi, la organizacion de la Convivencia Anual del
Huapango, asi como multiples presentaciones y una vasta obra escrita (imagen 8 y 9

del anexo 16).

En la capital de San Luis Potosi existe un marcado movimiento divulgativo del
huapango, en el cual las instituciones de cultura cumplen un papel primordial. Es asi
como en diferentes espacios y puntos de la ciudad se realizan actividades para
promover estas manifestaciones tradicionales, incluyendo plazas publicas (imagen 10
de anexo 16). En la Feria Nacional Potosina se presentan varias agrupaciones
huapangueras y en el afio 2024, en el Pabellén Artesanal, se expuso una muestra de
instrumentos musicales huastecos como parte de la divulgacion de la lauderia

huasteca (imagen 11 de anexo 16).

Estos documentos relativos a la difusion y las acciones de promocién en si son el
resultado de labores de gestidn, evidenciadas por la documentacion relativa de estos
procesos socioculturales cuyo propdsito es viabilizar y visibilizar la musica del

huapango en sus dos vertientes.

4.2 Documentos relativos a su gestion

La gestién de las manifestaciones patrimoniales deviene proceso complejo y
multidimensional, en la que intervienen varios factores socioecondémicos, politicos y
administrativos que influyen en su desenvolvimiento. Las peculiaridades de este tipo

de patrimonio son elementos a considerar para la optimizacién de su gestion; pues

142



sus caracteristicas y maneras de manifestarse condicionan las estrategias y
herramientas documentales que se llevan cabo sobre dichas manifestaciones

(Bencomo, 2021).

En la gestidn del patrimonio musical es necesario planificar, organizar, dirigir y
controlar los procesos que aseguran la salvaguarda de esta expresion del patrimonio
cultural. Para ello el gestor debera investigar, proteger, conservar y difundir este
patrimonio mediante la ejecucion sistematica de determinadas acciones de gestion.
Suarez (2016) propone que estas acciones se pueden integrar en la localizacion e

identificacion, inventario y catalogacion, digitalizacion, estudio y difusion.

Respecto a la relacion entre las etapas del ciclo administrativo y de las acciones de

gestion asevera:

es importante puntualizar que en cada una de las acciones de gestion del
patrimonio historico-documental de la musica se reproduce el ciclo
administrativo de la gestidon del patrimonio cultural. Asi resulta que establecer
objetivos a ejecutar en el tiempo preciso, puntualizar las tareas a realizar y
asignar recursos humanos, materiales y tecnoldgicos, forman parte de la
planificacion de la gestion de los bienes patrimoniales para cada una de las
labores descritas. De igual modo, la funcion de organizacién se evidencia tanto
en la creacion de una metodologia de trabajo como en la distribucién de las
labores especificas a las personas correctas [...] no se debe obviar el papel
estratégico de la direccion, imprescindible para que el gestor lidere, conduzca
y motive al equipo de trabajo que ejecuta el proceso de gestidn de los bienes.
Igualmente, el control es necesario para la verificacion del cumplimiento de los
objetivos en los plazos previstos, el chequeo de las labores y Ia
retroalimentacion cognoscitiva para la planificacion, organizacion y direccion de
acciones subsiguientes (Suarez, 2016, p.50).

Las instituciones encargadas de la gestion del huapango son las Direcciones
Municipales de Cultura del Ayuntamiento, Consejo Estatal para la Cultura y las Artes,

Direccion General de Culturas Populares Indigenas y Urbanas, Direcciones de

143



Programas Regionales, Direccion General de Promocién y Festivales Culturales,
Centros culturales y de Artes, Casas de Cultura y diferentes ONGs. Sin embargo, los
cultores del son y el huapango aseveran que las instituciones realizan pocas acciones
para la gestion y difusion de estas expresiones tradicionales, labores que pasan a ser

realizadas por los propios portadores de manera general.

Los documentos relativos a la gestion del huapango son los relacionados con los
procesos administrativos del mismo. Actas, ndminas, inventarios, oficios,
cronogramas, cartas se clasifican dentro de esta tipologia documental que fungen
como medios para el desarrollo y transmision del huapango y sus instrumentos

musicales.

La Administracion Municipal de San Ciro de Acosta y el Departamento de Educacién
y Cultura, durante el periodo 2015-2018, planed llevar a cabo la Feria del Huapango
Arribefio que permitié fortalecer las raices de esta practica cultural a través de la
proyeccién de intérpretes locales e internacionales que trascienden de generacion a
generacion. En el aino 2016 se realiz6 el Primer Festival de Huapango en este
municipio de la Zona Media Potosina, en el cual participaron trios huastecos y
conjuntos arribefios, en la siguiente tabla se muestran los requerimientos y la
publicidad para su gestién (imagen 12 del anexo 16). En el marco del Festival
Regional de Huapango del afio 2017 la Presidencia Municipal del Ayuntamiento
solicité apoyo de la Secretaria de Cultura y de Programacion Cultural para la
presentacion del reconocido poeta y trovador Guillermo Velazquez (imagen 13 del

anexo 16).

También en el afo 2017 el Ayuntamiento recibié un apoyo de 2 violines, 2 quintas

huapangueras y 2 jaranas de parte de la Secretaria de Cultura del Gobierno del

144



Estado, en aras de la realizacién de una escuela de musica dedicada al huapango
arribefio (imagen 14 del anexo 16). La escuela de huapango da inicio en junio de
2017, contando con una inscripcién de 23 alumnos, realizandose las clases en la Casa
de la Cultura de San Ciro de Acosta. Para los instrumentos utilizados en dicha
escuela, se solicitaron cuerdas para guitarras y puentes para violin, cuyo objetivo era

la obtencidn de las condiciones que requieren estos (imagen 15 del anexo 16).

El 29 de septiembre de 2023, el presidente municipal encabezé la develacion del
monumento en honor a todos los huapangueros de San Ciro de Acosta, con el objetivo
de rendirles homenaje. Ubicado en el acceso lateral de la calle principal, este
monumento inmortaliza la memoria y legado de los representantes del huapango
arribefio en el municipio; a manera de documentar se muestra la invitacién oficial de

este acto (imagen 16 y 17 del anexo 16).

Las grabaciones devienen documentos que son el resultado de la gestion de
instituciones y actores para la salvaguardia de las manifestaciones musicales.
“Plasmar la musica en soportes de reproduccion de sonidos es la huella sonora
registrada que permanece en el tiempo. Diversas creaciones musicales se atesoran
en discos de formato fisico y digital, por lo que devienen recursos esenciales para la
divulgacién y reconocimiento de los artistas y sus propuestas” (Bencomo, 2021, p.67).
La seleccién del repertorio, la busqueda de medios técnicos y auxiliares para la
produccion, el disefio de las portadas, son frutos de procesos de gestion en los cuales

intervienen factores tecnoldgicos, ideoldgicos y econdémicos.

En 1995, el trio Los Camperos de Valles de la Huasteca Potosina, grabo el disco La
trova huasteca de El Gliero Nieto, en el cual exponen la lirica de este poeta popular

de Tampico. En este disco los sones huastecos tradicionales toman nueva vida con

145



las coplas inéditas del Guero Nieto, quien compuso multiples versos que expresan
cabalmente el sentimiento de la gente de toda la Huasteca. Es asi que sones como
La petenera se acompafan de las coplas La vuelta al reino extranjero, La presumida
con Los brincos de la mujer, El taconcito con Las tres huastecas, entre otras. Los
arreglos musicales estuvieron a cargo de Heliodoro Copado y bajo la produccion de

la empresa discografica Corasén, S.A (imagen 18 del anexo 16).

En agosto de 2016 se llevo a cabo en el Teatro del Centro Cultural de la Huasteca
Potosina en Ciudad Valles el VII Festival de Decimistas y Versadores de
Latinoamérica y el Caribe. En este espacio se unificd el continente exponiendo su
diversidad donde participaron decimistas, versadores, payadores y poetas de
Iberoamérica. Una décima comun se reiter6é en cada voz y tonada entre el falsete y la
saloma, el huapango y la parranda, entre paya y galerdn; asi como un contrapunto de
ingenio y picardia se mostraron en torno a la poesia tradicional de mas arraigo del

continente latinoamericano.

El evento se realiz6 gracias a la gestion de instituciones como la Secretaria de Cultura
de San Luis Potosi, la Secretaria de Cultura de Querétaro, el Museo de la Sierra
Gorda y el Municipio de Ciudad Valles, quienes lograron reunir a extraordinarios
exponentes llegados de Argentina, Cuba, Colombia, Chile, Panama, Peru, Puerto
Rico, Venezuela; junto a una nutrida delegacién mexicana proveniente de Veracruz,
Hidalgo, Oaxaca, Guanajuato, Coahuila, Tamaulipas, Baja California y San Luis
Potosi. Este importante encuentro en torno a la poesia decimal quedé documentado
como testimonio sonoro en esta produccién a cargo de la Direccion General de
Desarrollo Cultural y la Coordinacion de Vinculacion y Capacitacion Cultural de la

Secretaria de Cultura de San Luis Potosi (imagen 19 del anexo 16).

146



En Querétaro, coexisten diversas culturas que el pueblo queretano ha consolidado,
creando, innovando y apropiandose de recursos que nutren su patrimonio cultural.
Asi, el huapango huasteco y arribefio, el corrido y el bolero son interpretados y
compuestos por verdaderos talentos queretanos que se enfrentan cotidianamente a
la doble labor de trabajar la tierra y recrear la musica para el sustento material y
cultural. Por ello, el Gobierno de Querétaro y el Consejo Nacional para la Cultura y las
Artes, preocupados y atentos por la preservacion y enriquecimiento de estos valores
culturales, ofrecen la grabacion “Musica Campesina de Querétaro” del afio 1998,
como testimonio de la calidad musical que poseen los habitantes de las diferentes
regiones queretanas: desde la Sierra Gorda al norte, transitando por el semidesierto

central y hasta los valles del sur (imagen 20 del anexo 16).

Sin dudas, la quinta huapanguera deviene esencia del son huasteco y el huapango
arribefio, pues con sus semejanzas y diferencias otorga a estas expresiones
tradicionales cohesion, pasion e identidad regional en cada uno de sus portadores y
de los que las escuchan. Tanto es asi, que ha sido objeto de varios versos, al penetrar
en el alma y esencia de huapangueros como Don Secundino Rivera Camacho, quien

le escribe estas lineas y con las cuales se concluye esta investigacion:

Cuantos afios guitarra bonita

con carifio y no por perverso

me acomparias para hacer un verso segun
la ocasion lo amerita

es por eso que se necesita
mencionarla en plana primera

lo merece, por eso quisiera, con

respeto, un reconocimiento

desde nifio hasta este momento,

a mi quinta huapanguera.

147



CONCLUSIONES

La Organologia se concibe como la ciencia encargada de la clasificacion y descripcién
de los instrumentos musicales; elementos que se definen y determinan a través del

disefio sonoro y las caracteristicas morfolégicas, meléddicas y timbricas de cada uno.

A través de una amplia revision de fuentes bibliograficas y orales, se definio el
concepto de Etnorganologia como el estudio de los instrumentos musicales y de los
sujetos involucrados en su interpretacion, fabricacion y gestion, desde un perspectiva
procesual, historica y sociocultural y desde una dimension multidisciplinaria. En ese
sentido, los tres rubros o constructos epistémicos que orientaran los fundamentos
metodoldgicos de la Etnorganologia son: el instrumento musical como objeto social,

su relacion con las actividades humanas en su contexto y su relacion con los sujetos.

La quinta huapanguera es el instrumento principal que acompana al son huasteco y
al huapango arribeio, junto con el violin y la jarana. Pertenece al grupo taxonémico
de las guitarras de golpe o rasgueo. Es un cordéfono compuesto integrado por caja
de resonancia, tapa, brazo, diapason, trastes y pala. La afinacion de la huapanguera
con las cuerdas al aire es la siguiente: sol, re, sol, si, mi y generalmente se establece

medio tono por debajo de la académica (A 440Hz).

Se realizé un analisis organoldgico del instrumento como objeto social y para obtener
una vision antropolégica de la huapanguera se llevé a cabo un analisis etnografico
sobre la relacion de los sujetos involucrados en su interpretacién y fabricacion. Sus
caracteristicas organoldgicas y etnograficas devienen simbolos de la creatividad del

hombre en su region y contexto social.

El son huasteco se concibe en esta investigacidn como expresion musico-danzaria
tipica de la region Huasteca, en correlacion con la musica instrumental, el canto y el

148



baile, atributos esenciales en la definicion de este amplio género de estructura lirica

abierta.

Las principales caracteristicas del son huasteco es el uso del falsete breve o corto
para alguna silaba en la mitad de una palabra o hacia el final de un verso. El ritmo es
sincopado y los compases que se utilizan son el 3/4, 3/8 y 6/8 con la sesquialtera. Su
estructura poética esta basada en coplas y seguidillas, especialmente la sextilla y la
quintilla. Las letras abordan temas de la naturaleza, la flora y la fauna, la regién y de

diversos sentimientos.

El huapango arribefio se define como practica cultural de musica, baile, poesia y las
expresiones orales que le son inherentes, como son la oralidad y la ritualidad, que se
nutren de reglamentos, dramaturgia, saberes y otras manifestaciones del patrimonio

inmaterial.

Las tres secciones que componen la prototipica pieza arribefia son la Poesia, el
Decimal-Valona y el Son o Jarabe. Las velaciones o camarines (actuaciones poético-
musicales en contextos religiosos) y la topada (enfrentamiento poético- musical entre
dos conjuntos arribefios) también conforman el tejido lirico-sonoro del huapango

arribeno.

La jarana y la vihuela han formado parte indistintamente del conjunto arribefio, pues
segun fuentes orales y escritas se utilizaron en determinados periodos histéricos y
zonas geograficas. Tanto la vihuela como la jarana acompanan con el rasgueo
cumpliendo una funcién armoénica y su ejecutante canta los versos en el jarabe y el

son. El poeta del conjunto es el encargado de ejecutar la quinta huapanguera.

La estructura musical y lirica del huapango arribefio se encuentra supeditada a las

décimas (estrofa octosilabica de diez lineas, conrimaABBAAC CD D C) y valonas,

149



con sus respectivas glosas y plantas, donde la improvisacion y la memoria son los

componentes fundamentales.

La region, el repertorio, la lirica y la instrumentacion devienen elementos en comun
del son huasteco y el huapango arribefio. Ambas expresiones tienen lugar en la
Huasteca y Zona Media de San Luis Potosi, incluso en ciertas porciones del territorio
confluyen, como por ejemplo en Querétaro, donde se une la Huasteca y la Sierra
Gorda. Comparten repertorio como por ejemplo pajarillos, rositas, presumidas que
provienen originalmente del son huasteco, pero que a su vez los cultores del arribefio
adaptan y modifican. En las dos expresiones se improvisan los versos, pero con

diferentes matices en cada uno.

La Huasteca se destaca por ser el centro principal de instrumentos musicales
huastecos utilizados en el huapango, especialmente municipios como Matlapa y
Tamazunchale. En otras regiones de San Luis Potosi como Villa de Zaragoza,
Armadillo de los Infante y Rio Verde también existen espacios de lauderia, al igual

que en municipios de la Sierra Gorda de Querétaro y Guanajuato.

Asi como existen semejanzas y diferencias en ambas expresiones tradicionales, la
quinta huapanguera cumple en ellos determinados roles etnorganoldgicos, los cuales

incluyen usos, funciones sociomusicales, asi como significados y simbolismos.

En el son huasteco, la quinta huapanguera lleva a cabo el rasgueo o manico (patrones
ritmicos marcados por acentos y movimientos heterogéneos), el pespunteo (serie de
notas disueltas) y el bajeo (serie de notas del registro grave que marcan la base
ritmica-armonica). Sus funciones sociales son festivas y religiosas, ya que sus usos
estan condicionados por las fiestas, celebraciones, velaciones donde se solicita el son

huasteco.

150



Los significados de los instrumentos musicales se basan en aspectos historicos,
sociales y culturales que han determinado su devenir y trascendencia en el tiempo.
Ademas, estan condicionados por emociones y sentimientos que surgen en sus
portadores hacia ellos. En entrevistas a cultores de la huapanguera que ejecutan son
huasteco, refirieron que este instrumento musical significa amor, camaraderia,

alegria, consuelo, cohesién.

Los simbolos de la quinta hacen referencia a los aspectos representativos e
identitarios establecidos por una estrecha relacion entre la region y la musica del son.
El campo y la naturaleza devienen los simbolos principales de los instrumentos que
componen el son huasteco, pues se han convertido en elementos que identifican a

esta musica juntamente con la huapanguera.

En el huapango arribefo, al constituir la poesia el eje principal de esta expresion
cultural, el uso y funciones de la quinta huapanguera se trasladan a una esfera menos
protagonista desde el punto de vista musical, pues a su vez el ejecutante de este
instrumento (trovador) es la figura mas importante dentro de la manifestacion. Por lo
tanto, sus funciones musicales estan dirigidas a los rasgueos y remates o azotes
(sonido seco que se produce cuando los dedos se atoran en las cuerdas para evitar
que el sonido se prolongue). En los valses, chotises, polkas que se tocan fuera de la
poesia-decimal se utiliza la funcién de bajeo, caracteristicas del rol de este tipo de
guitarra en los géneros mencionados. De esta manera, su funcion es esencialmente

de acompafamiento.

Al igual que en el son huasteco, las funciones sociales y usos del huapango arribefio
se asocian a fiestas, bautizos, bodas, aniversarios de ejidos, velaciones, fiestas

patronales y topadas. En ellas, la quinta huapanguera es el medio con el cual el

151



trovador protagoniza las piezas arribefias, por lo que es imprescindible su uso, aunque
no se destaca desde aspectos técnico-musicales. Sus significados comprenden la
poesia, el companerismo, la denuncia social. En cuanto a los simbolos se encuentra el
orgullo serrano, la migracion, la libertad, temas recurrentes en la musica de esta
expresion tradicional. Por tanto, la quinta huapanguera se apropia de cada uno de
estos significados y simbolos a través de las manos y voces de cada trovador que la

ejecuta.

En el son huasteco la quinta cumple un papel protagonista que se cristaliza en sus
funciones musicales, mientras que su protagonismo en el huapango arribefio se
direcciona mas hacia la figura de su ejecutante y no tanto desde los aspectos
musicales. Sus funciones y usos sociales son semejantes, determinados por los
contextos donde se desarrollan, los cuales son similares. Sus simbolos y significados
comprenden una mixtura de elementos condicionados por las caracteristicas propias
de los espacios donde se gestan y por los procesos de identidad por los cuales
atraviesa. La suma de todos estos aspectos comprende el rol de este instrumento

musical, determinados por el territorio, la sociedad y la cultura.

Como parte de la propuesta tedrica y metodoldogica de la Etnorganologia se
compilaron documentos relativos a la difusion de la quinta huapanguera como carteles
de festivales, concursos y cursos, libros, ilustraciones de divulgacion. Se clasificaron
también documentos relativos a la gestidon de este instrumento musical como por

ejemplo oficios, ndbminas, cartas y fonogramas.

152



BIBLIOGRAFIA

Almazan, O. (2023). Huapangos huastecos, de lo tradicional a lo académico (tesis de

pregrado). Universidad Autonoma del Estado de México, Toluca, México.
Alvarez, M. (1988). La musica popular huasteca veracruzana.Tlauapan, México: Premia.

Arriaga, J. (2012). El concepto frontera en la geografia humana, Perspectiva

Geogréafica, 17, pp.71-96

Avila,A. y Plata, J. (2016). Nuevas coordenadas del territorio huasteco desde la
Historia, la Arqueologia, el Arte y los Rituales. San Luis Potosi, México: El Colegio de

San Luis, A.C.
Baqueiro, G. (1942). El huapango. Revista musical mexicana, 8, pp.174-183.

Barrera, M. (2015). Un analisis antropolégico de las dinamicas sociales y culturales
generadas a partir de la musica del huapango en el evento llamado Los Domingos de
Huapango en la cabecera municipal de Xilitla, SLP (tesis de pregrado). Escuela

Nacional de Antropologia e Historia, Ciudad de México, México.

Bates, E. (2012). La vida social de los instrumentos musicales. Sociedad de

Etnomusicologia, 56(3), pp.363-395.

Bencomo, B. (2021). Propuesta para la gestion documental del tres como Patrimonio
Cultural Inmaterial de la Nacion Cubana (tesis de pregrado). Colegio Universitario de

San Gerénimo de La Habana, La Habana, Cuba.

Bernal, G. (2008). Compendio de sones huastecos: Método, Partituras y Canciones.

Nezahualcdyotl, México: Direccién General de Vinculacién Cultural.

Biblioteca  Nacional de Chile (s.f).  Organologia. @ Recuperado de

http://www.memoriachilena.gob.cl/602/w3-article-94743.html
153



http://www.memoriachilena.gob.cl/602/w3-article-94743.html

Blacking, J.(2003). ¢ Qué tan musical es el hombre?. Desacatos, (20), pp.149-162.

Boehm de Lameiras, B. (1997). El enfoque regional y los estudios regionales en

México: geografia, historia y antropologia. Relaciones, 18 (72), pp.16-45

Bolafios, M. (2015). La transmision de saberes musicales: el caso del huapango de la
Huasteca (tesis de pregrado). Universidad Pedagogica Nacional, Ciudad de México,

México.

Bonilla, R y Gémez, J. (2013). Musica y Topofilia en Tamazunchale. Antropologia,

(47), pp.109-142.

Bordas, C. (noviembre de 2014). Los instrumentos musicales y sus colecciones:
nuevas perspectivas desde la organologia y la museologia. En A. Alvarez
(Presidencia), La gestion del patrimonio musical. Situacion actual y perspectivas de
futuro. Simposio llevado a cabo en el Centro de Documentacién de Musica y Danza,

Madrid, Espafa.

Brianza, A.(2023). Organologia. Visibilidad, técnica y cultura. Revista del Instituto

Superior de Musica, (24), pp. 1-7.

Brito, O.(s.f). Instrumentos musicales en la Antigua China. Recuperado de

https://www.monografias.com/trabajos15/instrumentos-chinos/instrumentos-chinos

Camara, E. (2003). Etnomusicologia. Madrid, Espafia: ICCMU.

Camarillo, E. (2010). Monografia de la Sierra Gorda. Guanajuato, México: Gobierno del

Estado de Guanajuato.

Carralero, M. (2015). Valoracion patrimonial del arpa como instrumento y simbolo en

la cultura (tesis doctoral). Universidad de La Corufia, A Coruia, Espana.

154


https://www.monografias.com/trabajos15/instrumentos-chinos/instrumentos-chinos

Casanova, A.(1988). Problematica organologica cubana. La Habana, Cuba: Casa de

las Américas.

Casanova, A.(1997). Instrumentos de la musica folclorico-popular: vol.2. La Habana,

Cuba: Ciencias Sociales.

Casas, Cy Guemes, R. (2021). Sones huastecos y altares: rituales y etnomusicologia

nahua de costumbre en el norte de Veracruz, México. Antropica, 7 (13), pp.417-440.

Castillo, A. (2011). El huapango: un trozo de la huasteca esparcido por México a través

de notas musicales (tesis de pregrado). UNAM, San Juan de Aragén, México.

Cea, 2014. (20 de noviembre 2014). ¢ Artefactos en uso? Proteccién, conservacion,
restauracién y utilizacién del patrimonio organistico en Espafia. En A. Alvarez
(Presidencia), La gestion del patrimonio musical. Situacion actual y perspectivas de
futuro. Simposio llevado a cabo en el Centro de Documentacion de Musica y Danza,

Madrid, Espana.

Chamorro, A. (1985). La musica popular en Tlaxcala. Ciudad de México, México:

Premia.

Chamorro, A. (2003). Guia etnogréfica para la investigacion de la musica y la danza

tradicionales. Guadalajara, México: Universidad de Guadalajara.

Chavez, A. (2010). Comparieros del destino: transborder social lives and huapango
arribefio at the interstices of Postmodernity (tesis doctoral). Universidad de Texas,

Austin, Estados Unidos de América.

Contreras, J.(1988). Atlas Cultural de México. Musica. Ciudad de México, México:

Planeta.

155



Coordinacion Estatal para el Fortalecimiento de los Municipios. (2009). Monografia de
los Municipios de México, San Luis Potosi. San Luis Potosi, México: Gobierno del

Estado de San Luis Potosi.

Coordinacion Estatal de Desarrollo Municipal. (2014). Enciclopedia de los municipios
de Querétaro. Santiago de Querétaro, México: Instituto Nacional para el Federalismo

y el Desarrollo Municipal.

Dawe, K(2005). Transformacion simbdlica y social en las culturas del laud de Creta:
musica, tecnologia y el cuerpo en una sociedad mediterranea. Anuario de musica

tradicional (37), pp. 58—68.

De la Pena, G. (1991). Los estudios regionales y la antropologia social en México.

Zamora, México: El Colegio de Michoacan.

DeVale,S.(1989). Poder y significado de los instrumentos musicales. Madrid, Espafa:

Cristiandad.

Diaz, N. (2014). Huapango arriberio, diacronia de la expresion musical- poética de la
Zona Media de San Luis Potosi, la Sierra Gorda de Guanajuato y Querétaro (tesis de
pregrado). Conservatorio de Mdusica José Guadalupe Velazquez, Santiago de

Querétaro, México.

Diaz, L. (2016). El bajo sexto: simbolo y unificador cultural en la frontera México-

Estados Unidos. Acta Musicoldgica, 8, pp.49-61.

Diccionario de la Real Academia Espafola (2014). Instrumentos musicales.

Recuperado de htips://dle.rae.es

Echevarria, J. (2000). La petenera: son huasteco. Ciudad de México, México:

Programa de Desarrollo Cultural de la Huasteca.

156


https://dle.rae.es/

Echevarria, J. (2022). Fandangos, fandanguillos, fandanguitos y huapangos (tesis de

maestria). Universidad Nacional Autonoma de México, Ciudad de México, México.

Eli, V.(2013). El patrimonio musical en la convergencia entre musicologia vy

etnomusicologia. Cuadernos de Musica Iberoamericana, 25, pp.133-142.

Escobar, A. (2008). Territorios de la diferencia: lugares, movimientos, vida y redes.

Durham, Estados Unidos de América: Duke University Press.

Escudero, M. (2016). Documenta Musicae: Hitos de la preservacion y gestion del

patrimonio sonoro cubano. Revista Opus Habana, 16 (3), pp.28-37.

Escudero, M.(2021). Sobre un oficio solemne en la Catedral de México, un insurrecto
navarro y la partitura perdida de un catalan radicado en La Habana colonial. Pretexto
para un relato auto-etnografico y la biografia de un documento musical. Revista

Argentina de Musicologia, 22(1), pp.45-76.

Fabregas, A. (1996). Notas para elaborar una teoria del cambio sociocultural desde

el concepto de frontera. Tabasco, México: Gobierno del estado de Tabasco.

Feld, S.(1991). El sonido como sistema simbdlico: el tambor kaluli. En D. Howes (Ed),
Las variaciones de la experiencia sensorial. Una fuente de la Antropologia de los

sentidos (pp.79-99). Toronto, Canada: University of Toronto Press.

Foster, G. (1942). El huapango. Revista Musical Mexicana, 8, pp.174-183.

Gallardo, P. (2004). Huastecos de San Luis Potosi. Ciudad de México, México:

Comision Nacional para el Desarrollo de los Pueblos Indigenas.

Garcia, A.(2022). La reinvencion de la musica de vara en el corazén de la Sierra Gorda

de Guanajuato. (tesis de maestria). Universidad de Guanajuato, Guanajuato, México.

Giménez, G. (2007). Estudio sobre la cultura y las identidades sociales. Coahuila,
157



México: Consejo Nacional para la Cultura y las Artes.

Gonzalez, J. (2013). Pensar la musica desde América Latina. Santiago de

Chile, Chile: Universidad Alberto Hurtado.

Gottfried, J. (2010). Cambio y continuidad en los sones de fandango: Puebla y Veracruz.

Revista de Literaturas Populares, (2), pp. 319-343.

Guerrero , R. (2012). Texquitote, Lugar de Lauderos. En A. Van t ' Hooft (Presidencia),
Memorias: | Coloquio de Cultura Popular y Artesanias. Coloquio llevado a cabo en

Universidad Auténoma de San Luis Potosi, San Luis Potosi, México.

Guemes, R. (2016). La musica huasteca. En E. Florescano y N. Palafox (Eds), La musica
veracruzana. Historia, practicas, educacion musical y retos, Veracruz siglo XXI (pp. 90-165).

Xalapa, México: Universidad Veracruzana.

Gutiérrez, D. (2023). La décimay la musica de velacién en la tradicion del huapango arribefio.

Boletin de Literatura Oral, 13, pp.178-217.

Guzman, J. (1975). La musica en México durante el Virreinato. Ciudad de México, México:

UNAM.

Hernandez, C.(2003). Huapango. E/ son huasteco y sus instrumentos en los siglos XIX

y XX. San Luis Potosi, México: El Colegio de San Luis A.C

Hernandez, V.(2010).Son huasteco, son de costumbre. Etnolauderia del son a lo
humano y a lo divino en Texquitote, San Luis Potosi. Revista de Literaturas

Populares, (1), pp.238-269.

Hernandez, V.(2016). La mata de los instrumentos huastecos. Texquitote, San Luis

Potosi. Zamora, México: El Colegio de Michoacan, A.C.

Hernandez ,V. (2020) De organografia, organologia y etnolauderia como propuesta

158



para el estudio de los instrumentos musicales tradicionales . Revista Ciencias y

Humanidades, 10 (10), pp. 157-173.

Herrera, A. (2012). El patrimonio musical de la Huasteca. En A. Van t ' Hooft
(Presidencia), Memorias: | Coloquio de Cultura Popular y Artesanias. Coloquio llevado

a cabo en Universidad Autdbnoma de San Luis Potosi, San Luis Potosi, México.

Herrera, D y Holguin, P. (2018). Relatos de una tradicion. Sobre los artefactos sonoros

de las cuadrillas de San Martin. Revista Hallazgos, (30), pp.157-176.

Hood,M.(1971). The ethnomusicologist. Los Angeles, Estados Unidos de América:

Institute of Ethnomusicology University of California.

Hortelano, L. (2008). Arqueomusicologia. Pautas para la sistematizacion de artefactos

sonoros. Archivo de Prehistoria Levantina, (27), pp.381-395.

Instituto Nacional de Ecologia (1999). Programa de manejo Reserva de la Biosfera.

Sierra Gorda. Ciudad de México, México: Instituto Nacional de Ecologia.

Instituto Nacional de Estadistica, Geografia e Informatica (2006). Datos definitivos del
I Conteo General de Poblacion y Vivienda en México. Recuperado de

https://www.inegi.org.mx/programas/ccpv/2006

Instituto Nacional para el Federalismo y el Desarrollo Municipal (2008). Periodos
de gobierno municipal. Recuperado de

http://siglo.inafed.gob.mx/siprofed/cpf documentos/cpf2008.

Instituto Nacional de Estadistica, Geografia e Informatica (2010). Principales

resultados por localidad. Recuperado de https://datos.gob.mx/busca/dataset/censo-

de-poblacion-y-vivienda-2010-principales-resultados-por-localidad-iter1

Instituto Nacional de los Pueblos Indigenas (14 de junio de 2017). Etnografia de los

159


https://www.inegi.org.mx/programas/ccpv/2006
http://siglo.inafed.gob.mx/siprofed/cpf_documentos/cpf2008
https://datos.gob.mx/busca/dataset/censo-de-poblacion-y-vivienda-2010-principales-resultados-por-localidad-iter1
https://datos.gob.mx/busca/dataset/censo-de-poblacion-y-vivienda-2010-principales-resultados-por-localidad-iter1

pames de San Luis Potosi. Recuperado de:

https://www.gob.mx/inpi/articulos/etnografia-de-los-pames-de-san-luis-potosi-xi-ui

Jasso, G. (2017). Los Kuachichiketl: Practicas de elaboracion de instrumentos
cordofonos y desarrollo comunitario en Texquitote Primero, Matlapa, San Luis Potosi.
(tesis de pregrado). Universidad Autonoma de San Luis Potosi, San Luis Potosi,

México.

Jiménez, Y. (2008). La fiesta de la topada y la migracion al Norte (una tradicion de la
Sierra Gorda mexicana y de areas cercanas). Revista de Literaturas Populares, (2),

pp.347-375.

Juarez, G. (2013). “La sirena de la mar/me dicen que es muy bonita...”: la petenera

huasteca. Revista de Literaturas Populares, 8 (2), pp.374-410.

Jurado, M. y Camacho, C. (2011). Arpas de la Huasteca en los rituales del costumbre:
teenek, nahuas y totonacos. San Luis Potosi, México: Centro de Investigaciones y

Estudios Superiores en Antropologia Social.

Kaptain, L.(1991). Maderas que cantan. Tuxtla Gutiérrez, México: Instituto Chiapaneco

de Cultura.

Kartomi,M.(1990). On Concepts and Classifications of Musical Instruments. Chicago,

Estados Unidos de América: University of Chicago Press.

Lagartos, |. (2013). Conservacion y restauracion de instrumentos musicales.
Instrumentos europeos de cuerda frotada (tesis de pregrado). Universidad Politécnica

de Valencia, Valencia, Espana.

Andnimo. (3 de agosto de 2015). Miles de potosinos disfrutan el Festival de la Zona

Media. La Jornada de San Luis. Recuperado de https://lajornadasanluis.com.mx/

160


https://www.gob.mx/inpi/articulos/etnografia-de-los-pames-de-san-luis-potosi-xi-ui
https://lajornadasanluis.com.mx/

Lemos,V.(2000). Rasgos de personalidad asociados con la ejecucion de

determinados instrumentos musicales. Revista Interdisciplinaria,17(1),pp.1-20.

Libin, L.(febrero de 2009). Los instrumentos musicales en su contexto cultural. En L.
Enriquez (Presidencia), Harmonia Mundi: Los instrumentos sonoros en Iberoamérica,
siglos XVI al XIX. Coloquio llevado a cabo en el Seminario Nacional de Musica en la
Nueva Espafia y el México Independiente en Universidad Nacional Autonoma de

México, Ciudad de México, México.

Lumbholtz,C.(1900). Simbolismo de los indios huichol. Memorias del Museo Americano de

Historia Natural,3(2),pp.3-228.

Marti, J. (1991). Hacia una antropologia de la musica. Anuario Musical, (47), pp.195-

225.

Martinez, J. (2019). Los tumbos del arpa. Opusculo con breves historias de los
instrumentos musicales y los objetos sonoros en Michoacan. Morelia, México:

Morevallado.

Martinez, J y Leiva, A. (2022). La pervivencia de lo “miserable” y “rustico” en las
defensas legales de indios. El caso de la Huasteca Potosina, 1824-1835. Historia y

justicia, (7), pp.3-21.

McGregor, J. (2014). La cultura como medio para la reconstitucion del tejido social,

Querétaro. Querétaro, México: Instituto Cultural del Municipio de Querétaro.

Melo, C. (2013). El documento musical en los procesos de salvaguardia del patrimonio
musical colombiano (tesis de maestria). Pontificia Universidad Javeriana, Bogota,

Colombia.

Mendivil, J. (2020). En contra de la musica. Herramientas para pensar, comprender y

vivir las musicas. Buenos Aires, Argentina: Gourmet Musical.
161



Mendoza, V. (1947). La décima en México: glosas y valonas. Buenos Aires, Argentina:

Instituto Nacional de la Tradicion.

Menezes, R. (2013). Esbozo de una teoria de la musica mas alla mas alla de la

antropologia sin musica y de la musica sin hombre. Bahia, Brasil: USFC.

Merriam, A.(1964). De Ila etnomusicologia a Ila antropologia de la musica: La
perspectiva de Alan Merriam. lllinois, Estados Unidos de América :Northwestern University

Press.

Mora, J y Luna, M. (2023). Religiosidad en la Sierra Gorda. Revista Ecumene de

Ciencias Sociales, 2 (8), pp. 5-52.

Moreno, Y. (1989). Historia de la musica popular mexicana. Ciudad de Meéxico,

México: Alianza Editorial Mexicana.

Morenos, J. (2008). Tsentsen Ajab. La jarana huasteca. A lo rasgueado y a lo punteado.

|ztapalapa, México: Taller de Creacion Literaria.

Molina, M. (2010). La improvisacion en el huapango arribefio: temas y estructura de

la topada. Revista de Literaturas Populares, 10, pp. 183-210.

Mukuma, K. (2010). El papel de los instrumentos musicales en la globalizacion de la musica.

Revista Cientifica de Educomunicacion, 17 (34), pp. 83-89.

Nava, F. (1992). Tonadas y valonas de la Sierra Gorda. En Franco, R. y Valender J.
(Ed), Reflexiones lingliisticas y literarias, pp.355-378. Ciudad de México, México: El

Colegio de México.

Ochoa, J. y Cortés, C.(2002). Catalogo de instrumentos musicales y objetos sonoros

del México Indigena. Ciudad de México, México: FONCA-LUVINA.

Olavarriay Ferrari, E. (1961). Resena Histoérica del teatro en México. Ciudad de México,

162



México: Porrda.

Perea, M. (2005). Glosas en Décimas de San Luis Potosi: de Armadillo de los Infante
a la Sierra Gorda. San Luis Potosi y Ciudad de México, México: UASLP y EI Colegio

de México.

Olmos, M. (2012). Musicas migrantes: la movilidad artistica en la era global. Tijuana,

México: El Colegio de la Frontera Norte.

Pérez, J y Gili, F. (2013). Clasificacion Sachs-Hornbostel de instrumentos musicales:
una revision y aplicacion desde la perspectiva americana. Revista Musical Chilena,

(219), pp. 42-80.

Pierozzi, A. (2018). Los instrumentos musicales: musica en el tiempo. Recuperado de

https://elibro-net.e-revistas.ugto.mx/es/ereader/ugto/122867?page=13.

Programa de las Naciones Unidas para el Desarrollo. (2022). Informe de Desarrollo Humano

Municipal. Recuperado de https://hdr.undp.org/informe-sobre-desarrollo-humano-2021-22

Pujadas,J.(2010). La etnografia como mirada a la diversidad social y cultural.

Barcelona, Espana: UOC.

Quevedo, D., Cervantes, J., Noriero, L., y Zepeda, J. (2017). Maiz: sustento de vida
en la cultura Teenek. Comunidad Tamaletom, Tancanhuitz, SLP. México. Revista de

Geografia Agricola, (58), pp. 5-19.

Ramos, P. (2022). Etnomusicologia y Antropologia: la dificultad de un discurso

integrado. Revista Neuma, 1, pp.83-97.

Reuter, J. (2009). Los instrumentos musicales en México. Ciudad de México, México:

Fondo Nacional para el Fomento de las Artesanias.

Reynoso, C. (2019). Antropologia de la Musica: de los géneros tribales a la

163


https://elibro-net.e-revistas.ugto.mx/es/ereader/ugto/122867?page=13
https://hdr.undp.org/informe-sobre-desarrollo-humano-2021-22

globalizacion, vol. 1. Buenos Aires, Argentina: Universidad de Buenos Aires.

Rivelino, R. (2016). Lirica popular improvisada, estudio de dos casos: el son huasteco

y el blues (tesis doctoral). El Colegio de San Luis, San Luis Potosi, México.

Rodriguez, M; Rodriguez, D y Barceld, N. (2009). Pensamiento musical-pedagogico

en Cuba: historia, tradicion y vanguardia. La Habana, Cuba: Adagio.

Rodriguez, A. (2019). Fiesta ritual en el Festival de Huapango Arribefio y la cultura de
la Sierra Gorda. En Y. Jiménez (Ed), Fiesta y ritual en la tradicion popular

latinoamericana (pp.357-369). Ciudad de México, México: Colegio de México, A.C.

Rodriguez, A. (2020). La topada de poetas. Estructura, caracteristicas y

tradicionalidad en una fiesta ejidal. Boletin de Literatura Oral, (4), pp.7-277.

Rossi,G.(2017). La Organologia y los otros: una perspectiva politica. Kesington, Reino

Unido: Royal College of Music.

Ruiz, C.(2010). Del folklore musical a la etnomusicologia en México: esbozo histérico
de una joven disciplina (tesis de maestria). Universidad Nacional Autonoma de

México, Ciudad de México, México.

Sanchez, M. (2002). Recursos estilisticos en la copla popular mexicana. Revista de

Literaturas Populares, (2), pp.109-138.

Sarnoff, 1. (1962). Personality dynamics and development. Nueva York, Estados

Unidos de América: John Wiley and Sons.

Secretaria de Cultura. (2020). Sistema de Informaciéon Cultural del Gobierno de

Meéxico. Recuperado de https://sic.cultura.gob.mx/

Secretaria General de Gobierno (26 de agosto de 2011). Decreto administrativo que

declara al huapango, patrimonio cultural del Estado. Periddico Oficial del Estado de

164


https://sic.cultura.gob.mx/

San Luis Potosi, pp. 1-4.

Secretaria de Gobierno (24 de noviembre de 2014). Declaratoria de patrimonio

cultural del Estado de Querétaro. La sombra de Arteaga, pp.1-14.

Secretaria General de Gobierno de San Luis Potosi (8 de agosto de 2022). Programa
Regional de la Zona Media Potosina (2022-2027). Plan de San Luis. Periodico Oficial

del Estado, pp. 6-45.

Stanford, T. (1979). El son mexicano. Ciudad de México, México: Fondo de Cultura

Econdmica.

Suarez, P. (2016). Propuesta metodologica para la gestion del patrimonio historico-
documental de la musica en Cuba (tesis de pregrado). Colegio Universitario de San Gerénimo

de La Habana, La Habana, Cuba.

Torres, P.(1982). Maderas utilizadas en la fabricacion de instrumentos musicales de
cuerdas en la Huasteca (tesis de pregrado). Universidad Nacional Autébnoma de

México, Ciudad de México, México.

Urquijo, P. (2008). Paisaje, territorio y paisaje ritual: la Huasteca Potosina. Estudio de
geografia histoérica. (tesis de maestria). Universidad Michoacana de San Nicolas de

Hidalgo, Morelia, México.

Vazquez, J. (2010). El rabel en la Huasteca Potosina. Un modelo etnoarqueolégico
aplicado en contextos histéricos (tesis de pregrado). Escuela Nacional de

Antropologia e Historia, Ciudad de México, México.

Velazquez, E. (2004). Poetas y juglares de la Sierra Gorda. Guanajuato, México: La

Rana.

Velazquez, E. (2012). Dialogo: musicos de la Sierra Gorda, juglares y cronistas

165



contemporaneos. En A. Van t ' Hooft (Presidencia), Memorias del | Coloquio de Cultura
Popular y Artesanias. Coloquio llevado a cabo en Universidad Autonoma de San Luis

Potosi, México.

Vega, C.(2016). Los instrumentos musicales aborigenes y criollos de la Argentina.

Buenos Aires, Argentina: Educa.

Vera, A. (2016). La musica entre escritura y oralidad: la guitarra barroca, el guitarrén

chileno y el canto a lo divino. Revista Musical Chilena, (225), pp. 9-49.

Vergara, A. (2009). La alfareria de Chilico, una supervivencia prehispanica. Pachuca, México:

Universidad Autonoma del Estado de Hidalgo.

Wendell, B y Zing,R.(1935). The Tarahumara. Chicago, Estados Unidos de América:

University of Chicago Press.

FUENTES DISCOGRAFICAS

Chessani, Elias (2003). En Nuestra América Actual [CD]. San Luis Potosi, México:

Estudio Azul.

Chessani, Elias (2005). En San Luis Potosi sefiores [CD]. San Luis Potosi, México:

Secretaria de Cultura.

Los Camperos de Valles (1995). En La trova huasteca de El Giiero Nieto [CD]. San

Luis Potosi, México: Discos Corason, S.A

Sauceda, Pedro (2012). En Don Pedro Sauceda, poesia y tradicion arribefia [CD].

San Luis Potosi, México: CONACULTA.

Trio Huasteco de Valles (2011). En El viento que murmura [CD]. San José, Estados

Unidos: Producciones Monroy.
166



Varios artistas (2014). En XIX Festival de la Huasteca [CD]. Xilitla, San Luis Potosi: Programa

de Desarrollo Cultural de la Huasteca.

Varios artistas (2016). En Séptimo Festival de Decimistas y Versadores de

Latinoamérica y el Caribe [CD]. Ciudad Valles, San Luis Potosi: Secretaria de Cultura.

Varios artistas (1998). En Musica Campesina de Querétaro [CD]. Querétaro: Consejo

Nacional para la Cultura y las Artes.

FUENTES AUDIOVISUALES

Palencia, L. (2005). El arribefio: ultimo redoblado de un huapango [DVD]. De

https://www.youtube.com/watch?v=iiBLpFLuUoSE

El Once. (2024). Ven aca. Guillermo Velazquez y Tlacuatzin. México: Secretaria de

Cultura. De https://youtu.be/lpkfOPZpiTY?si=SDESq52vC8e8fCqU

Germano, R (productor). (2014). Un son mexicano: son huasteco. San Luis Potosi:

Roy Germano Films. De htips://youtu.be/ute7ptk ThgU?si=|KxB37D4Y| 500pX

Belinda Bencomo Naranjo (20 de febrero del 2024). Entrevista a Secundino Rivera. Youtube.

https://youtu.be/xZ5PxsQXlis

Belinda Bencomo Naranjo (21 de febrero del 2024). Entrevista a Yeoshua Pérez. Youtube.

https://youtu.be/C1FJZtJUXbo

Belinda Bencomo Naranjo (21 de febrero del 2024). Entrevista a Gerardo Orta. Youtube.

https://youtu.be/Hy DIl4ZgFX4

167


https://www.youtube.com/watch?v=ijBLpFLuoSE
https://youtu.be/Ipkf0PZpjTY?si=SDESq52vC8e8fCgU
https://youtu.be/ute7ptkThgU?si=jKxB37D4Yl_5oOpX
https://youtu.be/xZ5PxsQXIis
https://youtu.be/C1FJZtJUXbo
https://youtu.be/Hy_Dl4ZgFX4

ANEXOS

Anexo 1. Mapa de Huasteca Potosina

Fuente: https://www.google.com/ https: //www.researchgate.net/figure/Location-of-the-
Huasteca-Potosina-San-Luis-Potosi-Mexico-Land-use-and-land-cover_fig1 257187863

Anexo 2. Mapa de la Zona Media de San Luis Potosi

Fuente: https://www.google.com/

https://www.familysearch.org/en/wiki/Media,_San_Luis_Potos%C3%AD, Mexico_Genealogy

168


https://www.google.com/
https://www.researchgate.net/figure/Location-of-the-Huasteca-Potosina-San-Luis-Potosi-Mexico-Land-use-and-land-cover_fig1_257187863
https://www.researchgate.net/figure/Location-of-the-Huasteca-Potosina-San-Luis-Potosi-Mexico-Land-use-and-land-cover_fig1_257187863
https://www.google.com/
https://www.familysearch.org/en/wiki/Media%2C_San_Luis_Potos%C3%AD%2C_Mexico_Genealogy

Anexo 3. Mapa de la Sierra Gorda

Mapa de la Sierra Gorda

Fuente: https://www.google.com/ https://images.app.goo.gl/qyésaRngvb7xvMFq9

Anexo 4. Mapa de Xilitla

Fuente: http://www xilitlaslp.gob.mx/

169


https://www.google.com/
https://images.app.goo.gl/qy6saRngvb7xvMFq9
http://www.xilitlaslp.gob.mx/

Anexo 5. Mapa de San Ciro de Acosta

Fuente: https://www.google.com/  https://images.app.g00.gl/esiKWuT74Lkh7Psn8

Anexo 6. Mapa de Toliman

LeaNo! | Paintmaps com

Fuente: https://www.google.com/  https://tools.paintmaps.com/es/recorte-de-mapa/MX/4-
102077101 /muestras

170


https://www.google.com/
https://images.app.goo.gl/esiKWuT74Lkh7Psn8
https://www.google.com/
https://tools.paintmaps.com/es/recorte-de-mapa/MX/4-102077101/muestras
https://tools.paintmaps.com/es/recorte-de-mapa/MX/4-102077101/muestras

Anexo 7. Mapa de San Luis Potosi

Regiones del Estado de
San Luis Potost

https://images.app.g00.gl/6BQRDWNn46vejhAfA
https://images.app.g00.gl/rTVKDA5dnjnAhdUu6b

Anexo 8. Quinta huapanguera

171


https://images.app.goo.gl/6BQRDWNn46vejhAfA
https://images.app.goo.gl/rTVKDA5dnjnAhdUu6

Anexo 9. Aro y tapa armonica. Quinta huapanguera

Anexo 10. Taller de lauderia, Santiago de Querétaro

172



Anexo 11. Posicion de mano derecha para ejecucion de la quinta huapanguera.

Anexo 12. Gréfico de manicos del son huasteco elaborado por el Mtro. Gerardo Orta.

raas, para productr ol

Al

Reentar

| Dl Azote se uinfuce al “atoeai”
Sl deda indice o s cuerdas.

Tl Acentao v produics con:
P dedo Pulsar

173



Anexo 13. Método de pespunteo de quinta huapanguera. David Flores.

' PespunteO

——— Qi Py Gayose —e

Anexo 14. Ufia para la mano derecha Anexo 15. Gréfica de manicos del huapango arribefio
elaborado por la autora

174



Anexo 16. Compilacion documental etnorganolégica de la quinta huapanguera

-
=5

Imagen 1. Festival de la Huasteca en Tampico Imagen 2. Presentacion en el Festival de Tampico

o Muje res
Tamaulipecas

Imagen 3. Concurso Nacional de son huasteco

SEPTIEMBRE

175



Imagen 4. Academia del Mtro Gerardo Orta, SLP  Imagen 5. Taller de son huasteco impartido por el Mtro Jorge
Morenos. Centro de las Artes, SLP

Imagen 6. Festival del huapango arribefio y la cultura de la Sierra Gorda

176



DeL, 8 AL 15 DE BuL10
SAN Giro DE ACOSTA
SAN Luis Poresi, Mixico

E - Los Huapangueros de Palo Alto
- Los Compadres de la Sierra

- Hilario Gutiérrez
- Dr. Chessani y sus Huapangueros
de Rioverde

- Tri6 Alegria Huapanguera

- Tali Diaz y Los Diaz del Real
E - Fidel Cruz

- Grupo de Danza Folklérica XI

- Trio Autentico Rioverdense

- Trié Gigante Huasteco
- Miguel y su Dinastia Huapanguera |

- Concurso de Huapango
- Trio Halcén Huasteco

- Ballet Folklérico Media Luna
- Cacho y sus Ases

- La Palomitas Serranas
de Xichu, Gto.
- Guillermo Velazquez
los Leones de la Sierra de Xichd, Gto.

CULTURA _f'!.*_! s&;d‘:t % porosi | rumswo

§ ¥ @ Segundo Festival del Son Arribefio y Huapango

Imagen 7. Segundo Festival de Huapango Arribefio, San Ciro de Acosta

40 afos detrayectoria
en ladifusion de nuestra
musica tradicional

Canto
al gusto

vy a lo que arde.

IDécimas, valonas, sextetas y
cuartetas de Elias Chessani

Imagen 8. Homenaje al Dr. Elias Chessani, Teatro de la Paz, SLP ~ Imagen 9. Libro del Dr. Elias Chessani

177



Imagen 10. Trio Xilitlense en Plaza de Armas, SLP. Imagen 11. Pabellon de lauderia huasteca en FENAPO

Imagen 12. Planeacion del Primer Festival de Huapango, San Ciro de Acosta

178



Imagen 13. Carta de solicitud de apoyo para la participacion del trovador Guillermo Veldzquez en Festival de
Huapango




Imagen 14. Donacién de instrumentos musicales de huapango a la Administracion Municipal de San Ciro de
Acosta

180



Imagen 15. Solicitud de materiales de instrumentos musicales para Escuela de Huapango

181



EL HONORABLE AYUNTAMIENTO
DEL MUNICIPIO DE SAN CIRO DE ACOSTA, S.L.P.

ADMINISTRACION 2021- 2024

SE HONRA EN INVITARLO A PRESENCIAR LA:

“Develacion del. Monuments en. Honor a
Nuestros Huapangueros, Misicos y Poctas”

EL DIA VIERNES 29 DE SEPTIEMBRE 2023, A LAS 17:00 HRS.
EN EL ANDADOR URBANO, FRENTE A PALACIO MUNICIPAL.

iQue viva la tradicion,
el }'mapan 0 que N muera,
oy bailemos cada son,
como si el ultimo fuera!
[GV.B]

{UNIDOS POR EL PROGRESO!

Imagen”ﬁ; Monumefo ded1cd0 al hpango ibéﬁo, San
Ciro de Acosta

Imagen 16. Invitacion de develacion de monumento dedicado al huapango arribefio

Los Camperos de Valles
La trovashuasieca de

El Giiero Nieto

Imagen 18. Disco La trova huasteca de El Giiero Nieto (1995).

182



Produccion ejecutiva: 3
Goblerno del Estado de San Luis Potosi {
Secretaria de Cultura (www.culturaslp.gob.mx)

Gobiemo del Estado de San Luis Potosi / Secretarla de Cultura
gmg&’ﬂlﬂ de D:llmlﬂ Cultural / Goodinacion de Vinculacion y Capacitacion Cultural

Imagen 19. Discos del Séptimo Festival de Decimistas y Versadores de Latinoamérica y el Caribe (2016)

Imagen 20. Disco Musica Campesina de Querétaro (1998).

183



